
        
            
                
            
        

    


KINH QUÁN VÔ LƯỢNG THỌ   

Đời Lưu Tống, Ngài Cương-Lương Gia-Xá Dịch  



Việt Dịch : Hòa Thượng Thích Thiền Tâm  

Phật Học Viện Quốc Tế Xuất Bản PL 2526 - 1982  

 Nguồn  

 http://www.thuvienhoasen.org 

 Chuyển sang ebook 14-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphaponline.or g 



Mục Lục 

Lời Tựa 

Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Kinh Sớ 

I- Phần Tự 

II - Phần Chánh Tông 

Mười Sáu Phép Quán 

1--Quán Sát Mặt Trời Sắp Lặn (Nhật Quán) 

2. Quán Nước Ðóng Thành Băng (Thủy Quán) 

3. Quán Cảnh Tướng Trên Dưới Ðất Lưu Ly (Bảo Ðịa Quán) 

4. Quán Tưởng Cây Báu (Bảo Thọ Quán) 

5 - Quán Ao Nước Bát Công Ðức  (Bảo Trì Quán) 

6. Quán Chung Về Ðất Cây, Ao, Lầu Báu (Tổng Tướng Quán) 

7- Quán Tưởng Tòa Sen (Hoa Tòa Quán) 

8- Quán Tưởng Phật và Bồ Tát (Tưởng Quán) 

III - Phần Lưu Thông 





---o0o--- 

Lời Tựa 

Bản hoài ra đời của Đức Phật, là muốn cho tất cả chúng sanh thoát ly biển trầm 

luân, bước lên bờ diệu giác, được hưởng sự an vui giải thoát như Ngài. Nhưng 

bởi chúng sanh có nhiều bệnh, nên Phật Pháp cũng có nhiều phương, mà tổng 

yếu không ngoài hai môn : Tự Lực và Tha Lực. Tự lực là môn phổ thông, Tha 

lực là  môn đặc biệt vì do nhờ sức Phật nhiếp trì tiếp dẫn, nên  dù hoặc  nghiệp 

chưa tiêu cũng được bước ngay lên hàng bất thối. 

Tịnh Độ Giáo chính là pháp môn tha lực rất hợp thời cơ, và có lợi ích cho nhân 

loại giữa thời mạt pháp này. Nhưng vì bản môn tuy dễ tu dễ chứng, song cũng 

khó nói khó tin, nên người học Phật chưa thâm, hoặc thiếu tín căn về tịnh độ, 

thường  hiểu lầm cho  là  pháp thí dụ, hay nếu có  giải thích  thì cũng  lạc  vào  tà 

chấp của thiên không. Để đánh tan mối tệ sai lầm ấy và đem lại sự lợi ích cho 

người tu,  bút  giả  duyệt trong đại tạng, dung hội  và  trích yếu  phần chú  sớ của 

các  Ngài Thiên  Thai, Thiện  Đạo,  Nguyên  Chiếu,  mà  ghi lại lời  giải thích  bổn 

kinh Quán Vô Lượng Thọ này. Xin nhấn rõ, trong đây toàn lời sớ giải của ba vị 

tổ sư trên, bút giả chỉ là người sưu tập và ghi chép mà thôi. Việc làm này không 

ngoài chủ ý muốn giữ lòng tin cho người học Phật và để biện minh rằng chư cổ 

đức đều công nhận cõi Cực Lạc có thật, đã giải thích về tịnh độ với luận cú sự 

lý viên  dung, chớ không như một  ít kẻ  nông cạn,  chỉ  y theo thiên kiến  sai  lạc 

của mình rồi lý thuyết hóa cõi Cực  Lạc đâu, xin mượn lời ngài Nguyên Chiếu 

mà tự trần thuật rằng :  

An Dưỡng sạch vui, câu hội người lành bậc thánh. Ta Bà nhơ khổ, luân hồi sáu 

nẻo ba đường! Thế thì chốn gai bùn thai ngục, nên gắng chí để xa lìa; nơi báu 

đẹp kim trì, phải đem tâm mà  nguyện đến. Giọng triều âm khen ngợi, đã thấy 

khắp kinh văn. Những tịnh chúng sanh về, hãy còn ghi sử sách. Chỉ có trí người 

hôn muội, hết nghi bán,  lại suy  lầm.  Khiến  nỗi lòng Phật từ bi, chút bản  hoài 

hằng khó tỏ! Thôi thì, ai người tín hướng nên quyết chí phụng hành, nào kẻ hữu 

duyên hãy gắng tu chánh trợ. Hoặc xưng danh quán tưởng, trì chú, tụng kinh; 

hoặc  giữ  giới  tu  trai,  sám  hối,  bố  thí.  Nếu  quả  Tâm  chuyên  gắng,  mới  hay 

duyên phước muôn ngàn. Và chư niệm niệm nối nhau sẽ thấy an vui không tận. 

Riêng  mình  từ  trước,  đã  mến  tịnh  tông.  Đang  lo  muôn  kiếp  nghiệp  phù  binh, 

bỗng găp môn lành thuyền tế độ. Nỗi thương nỗi cảm, trông vời khổ hải luống 

than  thầm.  Thoạt  tủi  thoạt  mừng,  mới  biết  dư  sanh  còn  chỗ  tựa!  Do  đó  tham 

tầm  kinh  tạng,  khảo  hội  sớ  văn,  lấy  yếu  bỏ  phiền,  ghi  lời  chú  giải.  Thuật  mà 

chẳng tác, dám đâu trái với cổ ngôn. Trọng ý quên lời, xin thể theo gương chỉ 

nguyệt, tấc lòng trân kính dâng bạn đồng tu. 

Liên Du  

 ---o0o--- 

Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Kinh Sớ 

Trước khi giải kinh này, xin dùng năm nghĩa : Danh, Thể, Tông, Dụng, Giáo để 

phân định :  

1- Thích Danh : Danh đề Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Kinh Sớ, nếu nói 

theo tiếng Việt chính là : Lời Giải Kinh Phật Nói Quán Vô Lượng Thọ. 

Về Lời Giải, phần sớ văn trong đây y theo nguyên tác của ba Ngài: Thiên Thai, 

Thiện Đạo, Nguyên Chiếu, bớt chổ phiền, lựa điểm yếu mà trích lục ra. 

Kinh  có  nghĩa:  Thường  Pháp  hay  Khế  Pháp.  Thường  Pháp  là  pháp  chư  Phật, 

thánh nhơn trong ba đời thường nói. Khế pháp là pháp ấy hợp với chân lý, thời 

tiết, nhân duyên, và căn tánh của chúng sanh. 

Phật,  nói  cho  đủ  là  Phật  Đà,  có  nghĩa;  giác  ngộ.  Sự  giác  ngộ  này  lại  gồm  3 

nghĩa: tự  giác  ngộ,  giác  ngộ cho  người,  và  hạnh  giác  ngộ đã  đầy đủ. Danh từ 

Phật  trong  đây  chỉ  cho  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Thế  Tôn.  Kinh  điển  của  thánh 

giáo, đại khái do năm bậc là : Phật, các Thánh đệ tử, Thiên Tiên, Quỷ Thần, và 

Hóa  Nhơn  nói  ra.  Trong  đây  gọi  Phật  nói  là  để  giản  biệt  với  bốn  bậc  kia,  và 

chính đức Phật đã  vì  bà Vi  Đề  Hy cùng quyến thuộc, nói ra  kinh này ở  cung 

vua Tần Bà Sa La. 

Quán  nghĩa  là  soi.  Người  tuy  theo  lời  Phật  dạy,  dùng  trí  huệ  thanh  tịnh  cùng 

sức  tín  nguyện  của  mình  soi  rõ  chính  báo,  y  báo  cõi  Cực  Lạc,  gọi  lá  (Quán). 

Tịnh độ  giáo có  bốn pháp tu  là:  Quán Tướng, Quán  tượng, Trì Danh  và Thật 

Tướng.  Kinh  này  phần  chánh  yếu  dạy  về  Quán  tưởng  môn.  Sự  Quán  tưởng 

trong đây có hai phần: Chánh báo và Y báo. Phần Chánh báo có hai : Chủ trang 

nghiêm và Thánh chúng trang nghiêm. Chủ trang nghiêm là đức Phật A Mi Đà. 

Thánh chúng trang nghiêm là hai vị Bồ Tát đó là Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, 

chư  thượng  thiện  hiện  đang  ở  Cực  Lạc,  cùng  hải  chúng  khắp  mười  phương 

sanh về. Phần y báo có ba: Địa hạ trang nghiêm, Địa thượng trang nghiêm, và 

Hư Không trang nghiêm. Địa hạ trang nghiêm là là sự trang nghiêm ở dưới bảo 

địa  cõi  Cực  Lạc,  như  tất  cả  tràng  báu  cùng  ánh  sáng  chói  suốt  lẫn  nhau.  Địa 

thượng trang nghiêm là sự trang nghiêm nơi mặt đất, như bảo địa, bảo trì, bảo 

lâu, bảo thọ cùng các thứ câu lơn, đài báu... Hư Không trang nghiêm là sự trang 

nghiêm ở  hư  không, như hóa  cầm,  lâu  các,  lưới báu, linh ngọc,  âm nhạc,  gió, 

ánh sáng... Ba thứ trang nghiêm trên đây đều là thắng tướng nhiệm mầu nơi cõi 

Cực Lạc. 

Vô Lượng Thọ là dịch âm của danh từ Phạn ngữ A Mi Đà ( AMiTa ) chỉ cho ý 

nghĩa: sự sống không lường. Câu Nam Mô  A Mi Đà Phật, nếu phiên âm từng 

chữ theo Hán việt thì là : Quy mạng Vô Lượng Thọ Giác, tức chỉ cho ý nghĩa: 

(xin nương về đấng giác ngộ có sự sống không lường). Trong đây nói Quán Vô 

Lượng Thọ là mật ý muốn cử chánh báo để gồm y quả, thuật hóa chủ để kiêm 

đồ chúng: cho nên tuy nội dung có mười sáu pháp quán mà chỉ nói Phật là đã 

đầy đủ. Vì thế nên gọi: Phật nói Quán Vô Lượng Thọ. 

2- Biện Thể : Thể là chủ chất. Thích Luận  nói: (Trừ thật tướng của các pháp, 

ngoài ra tất cả đều là ma sự ). Các kinh Đại thừa đều lấy thật tướng làm tâm ấn, 

dùng vô lượng công đức để trang nghiêm, vô lượng hạnh nguyện làm chỗ  qui 

thú. Vậy kinh này lấy thật tướng làm thể. 

3- Minh Tông : Tông có nghĩa là cội gốc, là nguồn mối: như ngôi nhà có kèo 

cột,  chiếc  áo  có  cái  bâu.  Do  tông  chỉ  không  đồng,  nên  giáo  pháp  có  lớn  nhỏ. 

Như  các  kinh  tiểu  thừa,  tông  chỉ  phần  nhiều  đi  về  chổ  siêu  thoát,  ba  cõi,  tu 

chứng nhơn không. Các kinh đại thừa, như kinh Duy Ma thì lấy Bất tư nghì giải 

thoát làm tông; Kinh Đại Bát Nhã làm không huệ làm tông. Kinh này lấy Quán 

Phật tam muội hay niệm Phật tam muội làm tông. 

4-  Thuyết  Dụng:  Dụng  tức  là  lực dụng  hay  công  đức của  kinh.  Các kinh  hay 

khiến  cho  chúng sanh  được  sự trừ ác  sanh  thiện, nên  gọi là  lực dụng,  là  công 

đức.  Nếu  phân  tích  ra,  thì  công  năng  trừ  ác  gọi  là  (  lực  ).  Sanh  thiện  gọi  là  ( 

Dụng ); trừ ác gọi là ( công ), sanh thiện gọi là ( đức ). Kinh này hay khiến cho 

chúng hữu tình ( Trừ được tội ngũ nghịch, vãng sanh về tịnh độ ), nên nay lấy 

tiêu điểm ấy làm lực dụng của kinh. 

5- Nhiếp Giáo : Kinh này thuộc về giáo pháp Đại thừa tên là Đại phương đẳng 

hay Đại phương quảng. Sao  gọi là  Đại phương quảng? Thám Huyền nghĩa  ký 

bảo: ( nói ra pháp rất rộng lớn sâu xa, nên gọi là phương quảng ) ( Tuyên thuyết 

quảng  đại  thậm  thâm  pháp  cố,  danh  vi  phương  quảng  ).  Về  Tịnh  độ  giáo,  vì 

muốn thích hợp với các căn cơ, nên đức Thế Tôn nói ra ba bổn kinh rộng lược 

không đồng. Hai bổn kia là kinh Phật Thuyết A Mi Đà và kinh Vô Lượng Thọ. 

Riêng về bổn này, vào thời Nam Bắc triều, đời Tống Văn Đế, niên hiệu Nguyên 

Gia,  ngài  Cương  Lương  Gia  Xá,  đến  Dương  Châu  dịch  từ  Phạn  ngữ  ra  Hán 

văn. Và kinh này trong tám giáo nhiếp về đốn giáo, trong hai tạng thuộc về Bồ 

Tát tạng. 

 ---o0o--- 

 I- Phần Tự 

Như thế tôi nghe, một thời Phật ở tại non Kỳ Xà Quật thuộc thành Vương Xá. 

Cùng với một ngàn hai trăm năm mươi bậc Đại tỳ khưu. Nơi chúng hội đây, lại 

có ba vạn hai ngàn vị Bồ tát, trong ấy Ngài Văn Thù Sư Lợi pháp vương là bậc 

thượng thủ. 

Đây là  đoạn duyên  khởi, trước tiên nêu ra 6 điểm để thành tựu cho toàn kinh. 

Sáu điểm ấy cũng gọi là Lục chủng thành tựu :  

1-  "Như  thế"  bao  hàm  ý  nghĩa  chứng  tín.  Thật  tướng  của  các  pháp  xưa  nay 

không dời đổi gọi là "Như", đúng với lý chơn thật mà nói ra gọi là "Thế". Lại 

Như Thế có nghĩa : Những lời sau đây hợp với lý như thật, và chính thuật giả là 

ngài A Nan đã thân nghe Phật nói đúng như vậy. Những lời ấy quyết định đáng 

tin. Đây gọi là điểm Tín thành tựu. 

2- "Tôi nghe"  là Ngài  A  Nan tự trần  thuật  chính mình  đã  nghe  những  lời sau 

đây từ nơi kim khẩu của Phật nói ra. Ngài là bậc đa văn đệ nhất, thọ trì lời của 

Phật nói như nước rót vào bình không sai một giọt, lại là thị gỉa thường hầu cận 

đức Thế Tôn. Ngài có bổn phận thừa truyền giáo pháp của Như Lai. Nghe thế 

nào thì thuật lại thế ấy, chớ không phải tự mình ức thuyết. Theo chân lý, tất cả 

pháp đều không, cái ta cũng là hư huyễn; nhưng trong đây nói "Tôi", vì không 

có  "Tôi"  thì  không ai "nghe",và  nếu  không  người nghe  ai sẽ  truyền  giáo  pháp 

của Phật ? Cho nên hai chữ "Tôi Nghe" chẳng qua là lời tùy thuận theo thế tục 

để truyền dương Phật Pháp vậy thôi. Điểm thứ hai này gọi là Văn thành tựu. 

3- "Một thời", chỉ cho thời gian phát khởi ra sự giáo hóa. Đức Như Lai nói kinh 

gồm rất nhiều thời gian, không tiện và khó nổi chỉ định ra, bởi thời tiết của mỗi 

địa phương có khi sai khác, nên gọi chung bằng lối giản tiện là "Một Thời". Lại 

"Thời" còn ám chỉ cho thời tiết nhân duyên, nếu chúng sanh chưa đến thời tiết 

nhân duyên được nghe pháp ấy, mà Phật nói sớm ra thì họ khó được lợi ích. Và 

nếu thuyết pháp sớm hay muộn không hợp thời tiết nhân duyên, tất phạm nhằm 

lỗi thời đảo. Điểm thứ ba đây gọi là Thời thành tựu. 

4- "Phật" là chỉ cho Đức Thích Ca Mâu Ni. Danh từ Phật ngoài ba nghĩa đã giải 

ở trên, còn có những nghĩa : Phá phiền não, Đại danh thinh, ( Bà Dà Bà : danh 

tiếng lớn ). Phật cùng các hàng Bồ Tát, Thinh Văn đều là những bậc giác ngộ, 

song sự giác ngộ của Phật viên mãn cứu cánh hơn cả, nên cũng gọi là Đại Giác. 

Sở dĩ nêu ra chữ "Phật", vì trước khi nói kinh phải chỉ rõ ai là thuyết gỉa, là vị 

hóa chủ của Đại chúng. Đây là điểm chủ thành tựu. 

5- - Tại non Kỳ Xà Quật, (Kỳ Xà Quật : GrdhraKùta ). Trung Hoa dịch là Linh 

Thứu, "Thứu" là chim kên kên. Có thuyết cho rằng đầu núi nầy giống hình kên 

kên; thuyết khác lại bảo nơi phía Nam của núi thường có loài chim kên kên tụ 

hợp về tại rừng Thi Đà, vì thế mới gọi là Thứu Phong hay Thứu Lãnh. Còn về 

chữ "Linh" thì có thuyết nói nơi ngọn núi này thường có bậc tiên thánh y trụ, 

hoặc nhiều linh thoại ( điềm lành ) hiện ra, thuyết khác lại bảo là đại ý ám chỉ 

cho  loài  chim  kên  kên  có  tánh  linh.  Các  thuyết  trên  đều  có  thể  đều  đúng  cả, 

nhưng  dù  đúng  hay  không  cũng  chẳng  mấy  quan  hệ,  duy  có  điểm  xác  thật  là 

khí  hậu  ở  non Thứu quanh  năm luôn luôn  mát mẻ,  nên  đức Phật và  các  đệ  tử 

thường hay tịnh dưỡng tại nơi đây. 

6- "Thuộc thành Vương Xá" Vương Xá tiếng Phạn gọi là : La-Duyệt-Kỳ-Dà-La 

( Rajagrha ), ý nghĩa chỉ cho chỗ cư xá của hàng vua chúa. Theo truyền thuyết, 

thì  thuở  xưa  vua  Quảng  Xa  được  thần  linh  mách  bảo  rằng:  muốn  tìm  nơi  địa 

cảnh tốt thì nên du ngoạn ngoài thành, tất sẽ được gặp. Một hôm, nhân đi săn 

bắn  vua  đuổi theo con  nai cùng chạy đến  vùng núi Kỳ  Xà Quật,  thấy nơi đây 

phong  quang  thanh  tú,  có  rừng  cây  cao  tốt,  hoa  đẹp  suối  trong,  mới  di  cư  tới 

bản  địa  và  kiến  lập  thành  quách  cung  xá.  Con  cháu  của  vua  kế  thừa  ý  chí  tổ 

phụ,  đời  đời  vẫn  định  cư  tại  đây.  Lại  một  truyền  thuyết  khác  bảo:  Thuở  xưa 

nhân dân khi mới theo vua di cư vào thành ấy, nhà cửa người nào vừa cất xong 

cũng đều bỗng tự nhiên phát hỏa cháy tiêu tan cả, duy có cung thất của vua là 

không bị cháy. Dân chúng đem việc ấy tâu lên, vua bảo : "Từ đây về sau, nếu 

có ai cất nhà đều phải nói lớn lên : Tôi cất nhà này cho vua!" Mọi người y lời, 

quả  nhiên  nhà  cửa  không  bị  cháy.  Do  hai  sự  tích  trên,  thành  này  được  mệnh 

danh  là  Vương  Xá  thì  hóa  độ  hàng  tại  tục,  lúc  lên  đỉnh  Thứu  sơn  lại  thuyết 

pháp  cho  chúng xuất gia.  Hai địa  điểm trên  đều  có  liên  quan  đến phần  thuyết 

giáo của bản kinh. Và đây là thuộc về điểm Xứ thành tựu . 

6-  "Cùng  với  một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi  bậc  Đại  tỳ  khưu".  Trong  1250  vị 

đây gồm có 1000 đệ tử của ba anh em ngài Ca Diếp và 250 đệ tử của hai ngài 

Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên. Những người nầy là ban sơ là ngoại đạo thờ Lửa, 

khổ nhọc tu hành rất lâu mà không đắc qủa, đến khi gặp đức Như Lai mới được 

giải thoát. Do đó tất cả đều cảm thâm ân của Phật, nên thường theo làm kẻ tùy 

thị. "Tỳ Khưu" ( Bhiksu ), có nghĩa : Khất Sĩ, Bố Ma, Phá Ác, mà nghĩa khất sĩ 

đứng về phần chánh. Khất sĩ là kẻ trên xin  

giáo pháp của Phật để dưỡng huệ thân, dưới xin thức ăn của đàn việt để dưỡng 

nhục thân. Trước danh từ Tỳ Khưu có thêm chử "Đại" là để tỏ ý khen ngợi đức 

hạnh của các vị ấy siêu việc lớn lao. nếu theo nguyên văn chữ Phạn thì phải gọi 

Ma Ha Tỳ Khưu; "Ma Ha" Trung Hoa dịch gồm ba nghĩa là: Đại, Đa, Thắng, 

nay duy lấy nghĩa "Đại" để hàm nhiếp hai nghĩa kia. 

"Nơi chúng hội đây, lại có ba vạn hai ngàn vị Bồ tát, trong ấy Ngài Văn Thù Sư 

Lợi  pháp  vương  là  bậc  thượng  thủ."  Bồ  Tát  gọi  cho  đủ  là  Bồ  đề  tát  đõa  ( 

Bodhisattva  ),  Trung Hoa dịch: Giác  hữu tình hay Hữu tình giác.  Hai danh  từ 

này có  nghĩa: tuy  giác  ngộ mà  còn  có  tình thức,  tuy còn  có  tình thức  song đã 

giác ngộ. Văn Thù Sư Lợi ( Manjusri ), Trung Hoa dịch là Diệu Đức hay Diệu 

Kiết Tường. Pháp vương tử, nói đơn giản là nghĩa: con của đấng Pháp Vương. 

Nếu  giải  thích  rộng  ra,  thì  vị  nào  từ  nơi  chánh  phápmà  hóa  sanh,  sẽ  nối  ngôi 

Đại  giác  để làm thạnh cho dòng  giống Phật, Mới được  gọi  là  Pháp  vương tử. 

Vậy Pháp vương tử là bậc Bổ xứ Bồ tát sẽ nối ngôi Phật, như Thái tử là vị sẽ 

nối ngôi  vua.  Nếu  luận  về  chí nguyện,  phải  để  Bồ tát  đứng trước,  nay chỉ  lấy 

phần  oai  nghinên  trước  tiên  trần  thuật  hàng  Thanh  văn.  Thượng  thủ  là  người 

cầm đầu, vị lãnh đạo của một số chúng. Hai đoạn kinh trên đã lược kể số chúng 

trong pháp hội. Điểm sau cùng nầy gọi là Chúng thành tựu. 

Tóm lại sáu đoạn hay sáu điểm mệnh danh lục chủng thành tựu hoặc lục chủng 

chứng tín trên, đã dự phần bố trí hệ thống của toàn kinh và biện chứng để dẫn 

khởi lòng tin tưởng cho người học Phật với một ý thú nhiệm mầu. 

Bấy giờ trong Vương Xá đại thành có vị Thái tử tên là A Xà Thế, nghe theo lời 

xúi giục của ông bạn ác Điều Đạt, bắt vua cha là Tần Bà Sa La giam trong ngục 

kín  dày  đến  bảy  lớp  cửa,  Thái  tử  lại  ra  lịnh  cấm  các  quan,  không  cho  một  ai 

được đến thăm. 

Đây  mới  là  điểm  chánh  thức  đi  vào  duyên  khởi  của  bản  kinh.  Điểm  nầy  đại 

khái trần thuật: do Thái tử A Xà Thế làm điều bạo nghịch, Quốc Thái phu nhơn 

Vi Đề Hymới bạch với Phật cầu xin được thoát ly miền ác trược về cõi an lành. 

Nói Vương Xá đại thành, vì thành nầy rất rộng lớn, gồm có đến chín ức cư dân. 

A Xà Thế ( Ajatasatru ), Trung Hoa dịch là Vị sanh oán hay Chiết Chỉ. Vị sanh 

oán là mối oán hận lúc chưa sanh ra, Chiết Chỉ là ngón tay gãy. Sự tích nầy hơi 

dài, xin thuật qua đại lược: Nguyên trước kia vua Tần Bà Sa La kém bề tử tức, 

đi l thần khắp các nơi song cũng không sanh được con. Một hôm có vị tướng sư 

đến tâu rằng: - núi Tỳ phú la có bậc tiên nhơn đạo đức, sau ba năm sẽ xả mạng 

và  thác  sanh  làm  con  của  vua.  Tần  Bà  Sa  La  vương  vì  lớn  tuổi  muốn  có  con 

gấp, sau đôi ba phen cầu thỉnh tiên nhơn xả thân mà không được,  mới dăn sứ 

giết  ông  đi  ssể  cho  mìng  có  con  sớm.  Trước  khi  chết  tiên  nhơn  có  phát 

nguyện:"Ngày nay vua dùng tâm và miệng sai ngưới giết tôi, nếu tôi sanh làm 

con vua, cũng sẽ dùng tâm và miệng sai mgười giết vua>. Hôm tiên nhơn chết, 

đêm đó hoàng hậu cảm  giác mình có  thai.  Lúc bà  sắp  tới  ngày sanh,  vua  cho 

người mời danh sư trong nước xem tướng. Các tướng sư đều bảo: "Đứa bé sẽ 

sanh là con trai, nhưng vì có mối oán hờn đối với bệ hạ, sợ e ngày sau tất làm 

tổn  thương  đến  thánh  thể.>  Vua  nghe  nói  sợ  hãi  dặn  cung  nữ:  khi  hoàng  hậu 

lâm  bồn,  đừng  đở  đứa  bé,  để  nó  rớt  xuống  đất  cho  chết.  Vì  oan  trái  chưa  trả 

xong, đứa bé tuy ở chổ cao rớt xuống nhưng không chết, chỉ bị gẫy ngón tay út 

mà thôi. Do đó khi lớn lên Thái tử A Xà Thế có tật nơi ngón tay út. Danh từ Vị 

Sanh Oán hay Chiết Chỉ phát xuất bởi gốc tích trên. 

Điều  Đạt  tức  là  Đề  Bà  Đạt  Đa  (  Devadatta  -  Thiên  Nhiệt  )  Con  Học  Phạn 

Vương, em nhà chú của Phật, anh ruột ngài A Nan ( theo kinh Phật thuyết Thập 

Nhị Du thì Điều Đạt và A Nan đều là con của Cam Lộ Tịnh Vương ) Điều Đạt 

lúc  còn  tại tục tánh người  vốn hung mãnh, đến  khi xuất gia  nết cũ  vẫn  không 

chừa.  Ông  tuy  học  thông  nội  điển  và  các  kinh  sách  của  ngoại  giáo,  song  tâm 

không hợp với Đạo, thấy Phật được nhiều người cúng dường liền sanh lòng tật 

đố. Một hôm Điều Đạt đến chổ Phật cầu xin học pháp thần thông. Đức Thế Tôn 

không nhận lời, duy bảo: "Ông nên quán lý vô thường, tất sẽ đắc đạo và tự có 

thần thông". Không được mãn nguyện, ông lại đến cầu hai tôn giả Xá Lợi Phất, 

Mục Kiền liên về việc ấy. Hai Ngài cũng bảo: "Đại đức nên quán về Tứ Niệm 

Xứ, không cần học thần thông làm chi". Sau cùng ông đến gạn hỏi ngài A Nan. 

Tôn giả A Nan tuy chứng sơ quả song chưa đắc tha tâm thông, biết được thâm 

ý của anh mình, liền đem Điều Đạt đến chổ vắng lặng trước tiên dạy về phép 

bay.  Người muốn  học  bay phải ngồi  kiết dà giữ tâm cho  yên  tỉnh, tưởng thân 

lay động,  kế tưởng thân nhắc  lên  khỏi mặt  đất một  phân,  một  tấc,  một  thước, 

một  trượng,  khỏi  mái  nhà  rồi  lần  lần  bay lên cao.  Xong, lại  mhiếp  tâm tưởng 

thân lần  lần  hạ  thấp xuống bản  tòa. Sau  đó  dùng thân cử tâm,  kế  lại thân tâm 

đều cử, mổi phiên từ thấp lên cao, từ cao  xuống thấp y như trước. Cứ theo ba 

nguyên tắc ấy mà xoay vần tập luyện cho thuần thục, tự sẽ có kết qủa. Ngài A 

Nan lại tiếp tục dạy cho  Điều  Đạt phương pháp tưởng bay đi, tưởng thân tâm 

vào trong tất cả sắc chất. Kế đó tưởng các sắc chất như non, sông, đất liền vào 

trong thân mình, như hư không vô ngại. Lại tưởng tự thân lớn ra đầy khắp hư 

không, ngồi nằm tự tại, đưa tay lay động mặt trời mặt trăng. Hoặc tưởng thân 

rút nhỏ lại, chui  vào  hạt bụi. Điểm cần  yếu  trong phép  tưởnglà  nhận  định các 

sắc chất đều như huyn, tất cả  vô ngại. Khi ngài A Nan tuần tự y theo phương 

pháp chỉ dạy xong, Điều Đạt nhất nhất đều ghi nhớ, rồi tìm chổ thật thanh vắng 

tu luyện, không bao lâu ông được phép thần thông. 

Sau  khi đắc thần thông, Điều Đạt liền đi đến cung điện của Thái tử A Xà Thế 

hiện ra nhiều cách biến hóa khiến cho đông cung sanh lòng tin tưởng,kính tọng, 

cúng  dường rất hậu.  Đã thâu phục  được  Thái tử,  một  hôm  ông  lại đi  đến  chổ 

Phật thưa rằng: "Bạch Thế Tôn! nay ngài tuổi tác đã cao, xin đem đồ chúng và 

pháp tạng phú chúc lại cho tôi, để an dưỡng lúc suy già". Đại chúng nghe ông 

nói lời ấy đều kinh ngạc, nhìn ngó lẫn nhau. Đức Phật mỉm cười bảo: "Như Xá 

Lợi Phất và Mục Kiền Liên có thể gọi là bậc đại pháp tướng mà ta không còn 

đem chánh pháp  phú chúc, huống chi ông là kẻ ngu si ư ?".  Bị mất mặt trước 

đại chúng, Điều Đạt đem lòng oán hận liền đến cung Thái tử A Xà Thế. Đông 

cung  thấy  ông  đi  đến,  cung  kính  đón  tiếp  và  hỏi  rằng:  "Chẳng  hay  tôn  giả 

quang  lâm  có  việc  chi,  mà  xem  nhan  sắc  không  được  vui?".  Ông  đáp:  "Tôi 

cùng  Thái  tử  tuy  quen  thân  chưa  được  bao  lâu,  mà  đối  xử  như  tình  chí  thiết. 

Hôm  nay  tôi  có  vẽ  lo  lắng,  chẳng  qua  cũng  vì  ngài  đó  thôi!"  Thái  tử  vội  hỏi 

duyên  cớ.  Điều  Đạt  bảo:  "Tôi  xem  ý  đức  vua  đối  với  thái  tử  không  được  ân 

hậu. Sở dĩ ngón tay út của Thái tử bị tật là do khi ngài mới sanh ra, vua đã âm 

mưu cố  ý để  cho  tôn  thể rớt từ trên cao  xuống đất. Nếu ngài  không có  phước 

đức thì lúc ấy mạng căn đã tuyệt, đâu còn sống đến ngày nay? Hiện giờ đức vua 

đã  già,  Sa  môn  Cù  Đàm  cũng  đã  lớn  tuổi  không  còn  đương  nổi  trách  nhiệm 

nữa.  Vậy  chúng  ta  nên  tìm  cách  phế  trừ  hai  người  đó,  để  Thái  tử  sẽ  làm  tân 

vương, phần tôi thì làm tân Phật, chẳng hay tôn ý thế nào? Do oan nghiệp đời 

trước, Thái tử A Xà Thế nghe xong liền nổi giận y theo lời. Từ đó, Đề Bà Đạt 

Đa lo vận động kéo một nhóm tăng lữ về phe mình, tự chế ra giới luật mới, và 

âm mưu hại Phật nhiều phen, song kết cuộc đều thất bại, bị sanh đọa địa ngục. 

Phần A Xà Thế thì làm điều nghịch đạo bắt giam vua cha cho đến chết. 

Tần  Bà  Sa  La  (  Bimbisara  ),  Trung  Hoa  dịch  là  Mô  Thật  hay  Kiên  Ảnh.  Hai 

danh từ nầy chỉ cho nghĩa: Người có hình vóc mạnh khỏe chắc chắn. 

Trên  đây  đã  giải  thích  về  nguyên  ủy  của  đoạn  chánh  văn:  "nghe  theo  lời  xúi 

giục của ông bạn ác Điều Đạt, bắt vua cha là Tần Bà Sa La giam trong ngục kín 

dày đến bảy lớp cửa". 

Quốc Thái phu nhân là Vi Đề Hy, vì mến tưởng vua, bà lo nghĩ phương chước 

cứu giúp. Bà tắm gội sạnh sẽ, lấy bột nhồi với sữa và mật thoa dính nơi thân, đổ 

đầy nước trái nho vào các hạt chuổi Anh Lạc, rồi lén đem các thức ấy dâng cho 

vua. Tần Bà Sa La vương thọ dụng thức ăn uống xong, xin nước xúc miệng rửa 

mặt,  đoạn  chắp  tay  hướng  về  núi  Kỳ  Xà  Quật  kính  l  Đúc  Thế  Tôn  và  thưa 

rằng:"Ngài Đại Mục  Kiền  Liên  là  bạn  thân của  tôi, xin khởi lòng từ bi truyền 

cho tôi giới Bát Quan Trai". 

Quốc Thái phu nhân là người có địa vị tối cao trong nước. Vi Đề Hy ( Vaidehi 

),  Trung Hoa dịch  là  Tư Duy hoặc  là  Thắng  Diệu  Thân,  chỉ cho  người có  sắc 

thân xinh đẹp và hay lo lắng quán xuyến mọi việc. Bà Vi Đề Hy là chánh hậu 

của vua Tần Bà Sa La, mẹ của Thái tử A Xà Thế. Thái tử cấm quần thần không 

cho vào thăm vua, mà chẳng ngăn cản mẹ, vì bà là người tối thân, lại thuộc về 

hàng phụ nữ, chắc không đến nổi có mưu biến gì, nên chẳng mấy lưu tâm. Bà 

Vi Đề Hy muốn dâng thức ăn cho vua mà phải làm như thế, vì sợ Thái tử để ý 

rồi phát giác ra được. 

Đại  Mục  Kiền  Liên  (  Moggalli  ),  Trung  Hoa  dịch  là  Thái  Thúc  Thị;  vì  ngài 

nguyên dòng dõi của một vị tu tiên trong núi, sống bằng đậu và bắp. Ngài là vị 

đệ tử thường hầu bên hữu của Phật. Trong tiền kiếp, Mục Kiền Liên cạo tóc và 

may áo ca sa cho một vị Bích Chi Phật, nguyện đắc thần thông, nên khi Phật ra 

đời ngài được khen là bậc A La hán thần thông đệ nhất. Bát Quan Trai, "Bát" là 

tám  giới:  Không  sát  sanh;  không  trộm  cắp;  không  dâm  dục;  không  nói  vọng; 

không uống rượu; không trang điểm; không tự ca múatrổi âm nhạc và cố ý xem 

nghe;  không  ngồi  nằm  giường  cao  rộng  sang  đẹp.  "Quan"  có  nghĩa  là  ngăn 

đóng, vì tám giới ấy hay ngăn đóng các cửa ác nghiệp nên  gọi là "Bát Quan". 

"Trai" có nghĩa trung, là ăn giữa ngày, không được quá ngọ. Tám điều trên duy 

có nghĩa "giới" không gồm nghĩa "trai", điều sau kiêm cả hai nghĩa "giới,Trai", 

vì  thế nên  không  gọi cửu  giới  mà  gọi "Bát  Quan Trai".  Những  giới này công 

dụng rất  vi tế, chỉ có  Phật mới thân chứng.  Tại sao  thế? Vì chư Phật mới dứt 

phiền não và tập khí, ngoài ra từ ngôi đại giác trở xuống, phiền hoặc tuy đoạn 

song tập khí vẫn còn.  Vì muốn cho hàng tại gia  gieo hạt giống giải thoát, nên 

Phật mới chế  ra giới bát quan  trai để  họ thọ trì trong một  ngày dêm  giữ đúng 

giới này, công đức vượt hơn hàng nhơn thiên rất nhiều. 

Khi ấy ngài Mục Kiền Liên biết được, liền bay đến chổ Tần Bà Sa La Vương lẹ 

như chim ó, chim cắt;  mỗi ngày truyền  giới  Bát  Quan Trai cho  vua.  Đức Thế 

Tôn cũng sai tôn giả Phú Lâu Na vì vua thuyết pháp. Như thế trải qua hai mươi 

mốt ngày, nhờ được ăn uống và nghe pháp, nên dung sắc vua hòa nhã tươi vui. 

Ngài Mục Kiền Liên đã được lục thông, nghe thấy và biết sự cầu thỉnh của vua, 

nên dùng sức thần túc trong khoảnh  khắc hiện đến chổ cấm ngục. Tướng thần 

túc này rất mầu nhiệm, vì e người đời không biết nên trong kinh mới thí dụ là lẹ 

như chim ó, chim cắt. Thật ra sức thần thông của tôn giả Mục Kiền Liên có thể 

trong một niệm đi quanh bốn đại bộ châutrăm ngàn vòng đâu phải tầm thường 

như chim ó, chim cắt ư? Giới bát quan trai chỉ hạn cuộc trong một ngày đêm, 

nên mãn kỳ phải truyền lại. Mỗi ngày vua đều thọ giới, vì không biết Thái tử A 

Xà  thế  sẽ  sai  người  đến  giết  lúc  nào,  nên  chí  thành  tịnh  niệm  giữ  giới  từng 

ngày, giờ, phút, cho tăng phần công đức. 

Phú Lâu Na ( Pùrna ), Trung Hoa dịch Mãn Nguyện Tử hay Mã Từ Tử, vị đệ tử 

thuyết pháp bậc nhất của đức Phật. Đức Thế Tôn vì thương xót Tần Bà Sa  La 

Vương, nên sai tôn giả Phú Lâu Na đến thuyết pháp làm cho vua hiểu rõ nhân 

qủa, đạo lý, dứt mối sầu khổ ưu phiền. Qua hai mươi mốt ngày mà vua vẫn vui 

vẽ bình yên vì được hoàng hậu săn sóc về phần thể chất và hai tôn giả an ủi về 

phần tinh thần. 

Lúc đó A Xà Thế đến hỏi người giữ cửa rằng : Phụ vương ta hôm nay còn sống 

chăng?  Viên  thủ  ngục  đáp:"Tâu  đại  vương!  do  Quốc  Thái  phu  nhân  thoa  bột 

với mật vào thân và đựng nước trái nho trong hạt chuỗi đem cung phụng; lại có 

hai  Sa  môn  là  Mục  Kiền  Liên,  Phú  Lâu  Na  bay  đến  truyền  giới  thuyết  pháp 

không thể ngăn cấm, nên hiện tại đức vua vẫn bình yên>. A Xà Thế nghe xong, 

nổi giận bảo: "Mẹ ta là giặc vì đã làm bạn với kẻ giặc. Bọn Sa môn kia là hạn 

người xấu,  dùng chú  thuật  làm cho  tên ác  vương ấy  nhiều  ngày  không chết!> 

Nói đoạn, rút gươm muốn đến giết mẹ. 

Đang khi ấy, có hai vị đại thần thông minh tài trí là Nguyệt Quang, Kỳ Bà, thấy 

thế vội qùy xuống làm l và can gián rằng: "tâu đại vương! chúng tôi nghe trong 

kinh Tỳ Đà La nói từ thuở kiếp sơ đến nay những ác vương tham ngôi báu mà 

giết hại cha, có một vạn tám ngàn người; song chưa từng nghe có ông vua nào 

giết mẹ. Nay nếu đại vương làm việc ác nghịch trái đạo này, tức là để vết nhơ 

cho dòng giống Sát Đế Lỵ, nào khác gì hạng Chiên Đà La. Bọn thần không nỡ 

ở lại trông nhìn cảnh tượng ấy, vậy xin từ nay bái biệt!> Nói xong đứng lên đưa 

tay đè chuôi gươm rồi thối lui quay đi. 

Vi  Đề  Hy  phu  nhơn  dù  có  hành  vi  kín  đáo,  song  lâu  ngày  cũng  khó  che  dấu 

được. Viên thủ ngục vì muốn chạy tội cho mình, phải đem sự thật mà thưa ra. 

A Xà Thế đã hờn vì mẹ lén đem thức ăn cho vua cha, lại nói nghe hai vị tôn giả 

dùmg phép thần thông tự do tới lui trong ngục thất, nên càng thêm giận, mới có 

lời  vô ý thức: "các thầy  Sa  môn  là  hạng chuyên  dùng chú  thuật  để  huyn hoặc 

người, làm cho tên ác vương ấy nhiều ngày không chết>. 

"Nguyệt Quang"  là  Hoa  ngôn, chỉ cho  người trí  huệ  sáng  suốt như ánh  trăng. 

"Kỳ  Bà"  là  phạn  ngữ,  Trung  Hoa  dịch:  Cố  Hoạt,  vì  trước  kia  ông  từng  phát 

nguyện  sẽ  trở  thành  vị  lương  y  cứu  sống  mọi  người,  nên  tùy  nơi  đức  mà  lập 

danh. Tương truyền khi Kỳ Bà mới sanh ramột tay cầm đãy thuốc, một tay cầm 

ống kim. Ông cũng là con của vua Tần Bà Sa La, thân mẫu là Yêm La Nữ ( Nại 

nữ  ),  thấy  anh  muốn  làm  điều  bội  nghịch,  nên  cùng  Nguyệt  Quang  cùng  đến 

can ngăn. Tỳ Đà La ( Vetàla), một bộ loại về chú thuật trong kinh điển Phệ Đà. 

Kiếp sơ là thuở thế giới vừ thành lập, mới có loài người ở. Sát Đế Lỵ( Ksatriya) 

là  giai cấp  vua chúa, Chiên đà  la hoặc Thủ đà la (  Sùdra) là  giai cấp tiện dân, 

hai dòng giống sang hèn theo thế tập bên xứ Ấn Độ. Trước cảnh tượng người từ 

mẫu chắp tay cuối đầu run sợ chờ chết, đứa con bất hiếu hung hăng cầm gươm 

muốn  chém  đâm,  quả  thật  bất  nhẫn  và  đau  lòng,  nên  hai  vị  đại  thần  cương 

quyết can ngăn, là vì không nỡ thấy điều vô đạo ấy. Đưa tay đè chuôi gươm rồi 

thối lui quay đi là cử chỉ thị oai khiến cho A Xà Thế kinh sợ, và tỏ ý quyết liệt. 

A xà Thế nghe qua kinh sợ bảo: "Các ông không vì ta sao?> Kỳ Bà thưa:"nếu 

đại vương muốn cho chúng tôi ở lại giúp đở, xin đừng giết hại Quốc Thái>. A 

Xà  Thế  nghe  nói,  tỏ  vẻ  ăn  năn  vội  cất  gươm  bỏ  ý  nghĩ  giết  mẹ,  sai  nội  quan 

cầm Quốc Thái phu nhơn trong thâm cung, không cho ra ngoài nữa. 

Cau nói:"Các ông không vì ta sao?> là A Xà Thế sợ hiền thần bỏ đi, quốc vận 

nguy khốn, lại e hai người ấy vốn bậc tài trí không biết có mưu đồ gì cứu thoát 

vua Tần Bà Sa La mà lật ngược cuộc diện lại chăng? Sự kinh sợ của ông cũng 

hữu lý và thiết thật. Câu hỏi của thế vương hàm nhiều ẩn nghĩa, lời đáp của Kỳ 

Bà lại thẳng thắng nói rõ ra, cũng là ý can gián lần thứ hai. A Xà Thế tuy nhận 

lời khuyên can, tỏ sắc ăn năn tra gươm vào song lại bảo nội quan giam cầm mẹ, 

là mối dư hận của ông đối với thân mẫu hãy còn. Kỳ thật nếu ông ra lệnh giam 

cầm Vi Đề Hy phu nhơn, duy bảo quan quân giữ chặt nơi ngục  giam vua cha, 

thì bà cũng không có phương tiện nào giúp đỡ Tần bà Sa la vương được. 

Vi Đề Hy bị u cấm, sầu lo tiều tụy, xa trông về non Kỳ xà quật đảnh l Phật và 

bạch rằng:"Đức Như Lai Thế Tôn ! lúc trước Ngài thường bảo hiền giả A Nan 

đến  thăm  viếng  và  khuyên  dạy  con.  Nay  con  có  việc  lo  buồn,  không  làm  sao 

còn được thấy oai nghi trang trọng của đấng Thiên Nhơn Sư nữa! Xin Đức Thế 

Tôn  thương  xót  cho  hai  vị  tôn  giả  Mục  Liên,  A  Nan  đến  dạy  dỗ  con>.  Bạch 

xong lời ấy, bà thương khóc nước mắt rơi xuống như mưa, hướng về chỗ Phật 

thường ngự, cúi đầu đảnh lễ. 

A  Nan  (  Ananda),  Trung  Hoa  dịch  là  Khánh  Hỉ  hoặc  vô  nhim,  vị  hiền  giả 

thường  hầu  cận  Đức  Phật.  Ngài  A  Nan  được  đức  Phật  thường  nhận  lời  cầu 

thỉnh, sai đến thăm viếng khuyên dạy vua và quốc hậu nước Ma kiệt Đà, vì sự 

hoằng pháp độ người cần phải nhờ bậc có quyền thế, tuy Như Lai là đấng chí 

thánh cũng chiều thuận theo thường tình để làm mô phạm cho đời sau. Bởi tự 

thân ở nơi thâm cung, nên bà Vi Đề Hy không dám thỉnh Phật, mà chỉ xin mời 

hai  vị tôn  giả.  Trong hai ngài, Mục  Liên là  thầy của  Bà,  A  Nan  là  vị đại đức 

thường lui tới quen thân, nên mới có sự cầu thỉnh ấy. Trước đã lạy rồi, sau còn 

đảnh l, là Quốc Thái phu nhân tỏ ý thành khẩn ân cần. 

Bấy giờ Đức Thế Tôn đang ở núi Kỳ Xà Quật biết rõ tâm niệm bà Vi Đề Hy, 

liền bảo hai tôn giả Mục Kiền Liên, A Nan theo lời yêu thỉnh bay đến cấm thất. 

Và chính Ngài cũng ẩn thân tại núi Kỳ Xà Quật, hiện ra nơi vương cung. Khi 

bà  Vi Đề Hy l  xuống  vừa nguớc đầu lên, đã  thấy  Đức Thích Ca Mâu  Ni Thế 

Tôn ngồi trên toà sen bá bảo, thân sắc tử kim rực rỡ bên tả có Mục  Liên,  bên 

hữu có A Nan đồng đứng hầu. Trên hư không, các Phạm Vương, Đế Thích và 

hộ thế chư thiênmưa nhiều thứ hoa đẹp ở cõi trời phơi phới bay xuống để cúng 

dường Phật. 

Thích Ca Mâu Ni ( Sakyamuni ) Trung Hoa dịch Năng Nhân Tịch Mặc, bậc có 

tâm nhân  từ và  chứng được  giác  tánh vắng  lặng. Danh hiệu  nầy tiêu biểu cho 

hai đức Bi Trí, cũng hàm nghĩa Ứng thân, Pháp thân. Đức Phật dùng phép thần 

thông ẩn nơi đây, hiện nơi kia theo cổ thích, có ba ý nghĩa :  

1-  Đức  Thế  Tôn  là  đấng  cha  lành  trong  tam  giới,  hiện  thân  của  đức  từ  bi,  vì 

muốn hộ trì tâm niệm của vua A Xà Thế, nên không tự đi đến ngục thất, e ông 

thấy mà khởi lòng sân hận. 

2-  Vì  muốn  lưu  hành  chánh  pháp,  phải  nhờ  cậy  người  quyền  thế,  nên  không 

muốn làm mất lòng một vị quốc vương. 

3-  Vì  tiêu  biểu  địa  vị  và  sức  thần  thông  của  Đức  Như  Lai  cao  siêu  hơn  hàng 

Thinh  Văn,  Duyên  Giác,  Phạm  Vương  là  vị  vua  của  cõi  trời  Phạm  Thiên  ( 

Brahmadeva ), danh từ này cũng chỉ chung cho chư Thiên  đã thành tựu Phạm 

hạnh ở cõi Sắc  giới. "Phạm" có nghĩa là "trong sạch", vì chư thiên đã ở đó đã 

xa lìa sự dục nhim. Đế Thích tức Thích Đề Hoàn Nhân; gọi cho đủ là Thích Ca 

Đề  Bà  Nhân  Đà  La  (  Sakradevànam-Indra  ),  Trung  Hoa  dịch  là  Năng  Thiên 

Chủ. Đây là vị chúa tể ba mươi ba Thiên Quốc ở cõi Đao Lợi. "Hộ Thể" là chỉ 

cho Tứ Thiên Vương. "Chư Thiên" là nói chung cõi trời ở hai cõi Dục và Sắc. 

Thiên  chúng thấy Phật ẩn  thân tại  Kỳ  Xà  Quật, hiện  ra  nơi  vương cung, nghĩ 

rằng : Đức Thế Tôn tất sắp nói Pháp hy kỳ, mình sẽ nhân bà Vi Đề Hy mà được 

sự lợi ích chưa từng nghe, nên đồng đến phụng thị mà mưa hoa cúng dường. 

Vi Đề Hy phu nhân thấy Đức Thế Tôn, liền tự bứt chuổi Anh Lạc đeo nơi thân, 

gieo  mình  phủ  phục  xuống  đất,  khóc  lóc  và  thưa  rằng:  Bạch  Đức  Thế  Tôn  ! 

Kiếp trước con có tội chi nay sanh ra đứa con ác này. Và Đức  Như Lai lại có 

nhân duyên gì, mà cùng với Đề Bà Đạt Đa đồng làm quyến thuộc? Cúi xin Đức 

Thế  Tôn vì  con  giảng  giải rộng  những cõi  nào  không còn  lo buồn  khổ lụy để 

con được vãng sanh về đó. Hiện nay con rất nhàm chán cõi Diêm Phù Đề nhơ 

khổ, bởi cõi này dẫy đầy chúng điạ ngục, ngạ quỷ, bàng sanh, cùng nhiều điều 

lỗi lầm xấu ác. Con nguyện kiếp sau không còn thấy người dữ, không còn nghe 

tiếng ác nữa ! Nay con gieo năm vóc trước Đức Thế Tôn, tha thiết cầu xin sám 

hối ! Nguyện đấng đại từ soi ánh huệ nhật, chỉ dạy cho con phép quán để sanh 

về chổ nghiệp lành thanh tịnh. 

Vi Đề Hy phu nhân khi thấy phật liền bứt chuỗi ngọc, vì bậc vương hầu như bà 

duy sang cả  đối  với hạng thần dân,  sánh  với đấng Đại  Giác  còn  vô cùng thấp 

kém: hành động đó làm biểu lộ: trước Đức Thế Tôn mình chỉ là  kẻ phàm phu 

đầy tội lỗi,  không có  chi đáng tôn  trọng.  Lại sự trang sức đối  với thế  gian,  là 

nghiệp  tham  mhim,  trước  đấng  giác  ngộ  trong  lành,  bà  cảm  thấy  hổ  thẹn  nên 

vội  bức  chuổi  Anh  Lạc.  Câu  ;  "Kiếp  trước  con  có  tội  chi..."  là  phu  nhơn  đã 

nhận rõ cõi đời dẫy đầy tội ác, tự nghĩ mình là người thế tục lỗi lầm vương vào 

cảnh con mưu giết mẹ đã đành, đến chư Phật là bậc chí thiện tại sao còn bị Đề 

Bà Đạt Đa nhiều phen ám hại ? câu hỏi của bà không ngoài ý niệm tỏ ra chán 

nản cõi đời ác trược, để làm nhân phát khởi lời thỉnh vấn sau là cầu xin đức Thế 

Tôn chỉ điểm quốc độ an lành và phương pháp vãng sanh để cho mìmh tu tập. 

Diêm Phù Đề ( Jambudvipa ), Trung Hoa dịch là Thắng Kim, vì phía bắc châu 

này có thứ cây Diêm Phù, dưới cây ấy có chất vàng rất qúy tên Diêm Phù Na 

Đàn. Đây là lấy tên cây để lập danh xứ sở. Một thuyết khác nói cây Diêm Phù ở 

mé  biển  phía bắc  của  châu  Nam Thiện  Bộ. Dưới đáy biểc  có  chất vàng  Diêm 

Phù Na Đàn chói  lên  làm cho  nước  biển  và cây  ánh  ra  sắc  vàng rực rỡ. Năm 

vóc cũng gọi là ngũ thể hay ngũ luân tức là đầu và tứ chi. Sám hối là danh từ do 

tiếng  Phạn  và  Hoa  kết  hợp.  "Sám"  gọi  cho  đủ  là  Sám  ma,  Trung  Hoa  dịch  là 

"hối vãn" có nghĩa la ăn năn lỗi trước, đây là Phạn ngữ. "Hối" ý nghĩa cũng như 

"sám",  thuộc  về  Hoa  âm.  Bà  Vi  Đề  Hy  xét  nghĩ  Tịnh  Độ  là  cõi  sạch  lành,  e 

mình  nhiều  nghiệp  chướng  khó  được  duyên  nghe  pháp  và  vãng  sanh,  nên  đã 

thành khẩn thỉnh cầu  còn tha thiết  sám hối  để  cho  tiêu nghiệp.  Pháp  của  Đức 

Phật nói từ nơi trí huệ chân thật phát sanh, có thể phá tan màn  vô minh phiền 

não,  nên  gọi  là  huệ nhật. Đây  là  danh  từ nêu cả  pháp  và  dụ.  Câu chỉ dạy cho 

con phép quán ...> là bà Vi Đề Hy muốn biểu lộ là mình đã nhàm chán cõi nhơ 

ác,  không còn luyến tưởng đến  kẻ  thân sơ,  có  thể an  tâm dứt muôn  duyên để 

quán niệm cảnh thanh tịnh . Trước phu nhân đã thỉnh cầu Phật chỉ bày cõi an 

lành, sau lại hỏi về phương cjâm vãng sanh. Phần tự trần thuật nhân duyên khải 

phát đến đây đã xong. Kế sau là đoạn chánh thức của kinh này, Đức Phật sẽ vì 

bà Vi Đề Hy chỉ dạy rõ pháp thức tu tập. 

---o0o--- 

 II - Phần Chánh Tông 

Lúc  bấy  giờ  Đức  Thế  Tôn,  từ  nơi  tướng  bạch  hào  giửa  đôi  mi,  phóng  ra  ánh 

sáng vàng rực rỡ soi khắp vô lượng thế giới ở mười phương. Hào quang ấy trở 

lại trụ trên đảnh của Phật, hoá thành đài vàng như núi Tu di. Những cõi nước 

trong  sạch  nhiệm  mầu  của  chư  Phật  mười  phượng  đều  hiện  rõ  nơi  toà  quang 

minh đó. Trong vô số quốc độ ảnh hiện ấy, có cõi do bảy báu hợp thành, có cõi 

thuần là hoa sen, có cõi tráng lệ như cung trời Đại tự tại, có cõi sáng suốt như 

gương pha lê. 

Vô lượng tịnh độ hiện bóng nơi đài quang minh, mỗi miền một vẽ rất rõ ràng, 

cực nghiêm đẹp.  Sau khi dùng thần thông hiển thị các cõi trang nghiêm xong, 

Đức Thế Tôn bảo bà Vi Đề Hy nên tùy ý mình lựa quốc độ nào mà tâm mình 

ưa thích. 

"Bạch  Hào"  là  tướng  lông  trắng  giữa  đôi  mày  của  đức  Phật,  Hào  tướng  này 

trắng  ngần  như  tuyết,  dài  một  trượng  năm  thước  (  thước  tấc  Trung  Hoa  ),  có 

tám gốc, rỗng như pha lê, xoay quanh qua bên hữu thành hình tròn như nửa hạt 

châu úp xuống, bề chu vi năm tấc. Đây cũng gọi là Đại nhân tướng, Ánh sáng 

do nơi bạch hào phóng ra là tiêu biểu cho từ trung đạo lưu xuất các pháp. Đức 

Thế Tôn phóng bạch hào quang soi các cõi mười phương, rồi dùng ánh sáng ấy 

thu nhiếp hình bóng vô số quốc độ đem vê trụ trên đảnh; tướng trước tan sau tụ 

này tiêu biểu cho ý nghĩa "nhiếp nhiều về một", cũng để hiện rõ bản kinh thuộc 

pháp viên đốn nhứt thừa. Tu Di (  Sumeru ), Trung Hoa dịch là  Diệu  Cao sơn, 

núi  này  trên  dưới  rộng  ra,  khoảng  giửa  eo  lại.  Ánh  sáng  tụ  về  hóa  thành  đài 

vàng giống như hình núi Tu Di, bao nhiêu tịnh quốc đều hiện trong đó, bà  Vi 

Đề Hy được thấy rõ ràng tất cả, là do thần lực của Phật gia bị. 

Cõi do bảy báu hợp thành, chỉ cho sự tôn quý. Cõi thuần là hoa sen chỉ cho sự 

trong sạch. cõi như cung trời Đại Tự Tại, chỉ cho sự vui vẻ. Cõi như gương pha 

lê, chỉ cho sự sáng ngần. Đây là duy kể phần đại lược. Bà Vi Đề Hy thỉnh cầu 

chỉ  miền  an  lạc,  đức  Phật  không  dùng  ngôn  thuyết  giảng  giải  rộng  ra,  duy 

phóng ánh sáng chỉ bày các cõi trang nghiêm, đó là  

hiển rõ phần  ý mật của Như Lai. Bởi dù đức Thế Tôn có nói nhiều  mà Vi Đề 

Hy  không  thấy,  tất  chưa  khỏi  lòng  còn  nghi  hoặc,  nên  Phật  mới  hiển  thị  các 

Tịnh Độ cho bà sinh lòng tin tưởng ưa thích và tùy ý lựa chọn. 

Bà Vi  Đề Hy phu nhơn  quan  sát kỹ các  Phật quốc  rồi thưa  rằng : "  Bạch đức 

Thế  Tôn ! Các tịnh độ ấy tuy đều  nghiêm sạch  và  có  ánh  quang minh, nhưng 

nay  con  chỉ  thích  được  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  của  Phật  A  Mi  Đà.  Cúi  xin 

đức Thế Tôn dạy con phép tư duy và chánh thọ". 

Bà Vi Đề Hy lựa cõi Cực Lạc trong vô số tịnh độ, bởi có ba lý do :  

1-  Vì  nhơn  duyên  của  bà  thích  hợp  với  cõi  Cực  Lạc.2-  Vì  do  nguyện  lực  thù 

thắng của Phật A Mi Đà chiêu cảm.3- Vì phải lựa chọn một cõi để tu quán, tâm 

niệm mới dễ được quy nhất. Trên quán hạnh, bước phương tiện đầu tiên tác ý 

duyên cảnh gọi là "tư duy". Khi phép quán tưởng đã thành, tâm được tự tại khế 

hợp  với chân  cảnh  gọi là  "chánh  thọ".  Chẳng hạn  như trong môn  địa  quán  có 

nói:"  Quán  tưởng  như  thế  gọi  là  thấy  đất  ở  cõi  Cực  Lạc  về  phần  thô".  Đây 

chính là  "tư duy". Và nếu được  tam muội thấy đất ở  An  Dưỡng quốc  rõ  ràng 

mầu nhiệm, không thể dùng lời nói din tả cho hết, gọi là "chánh thọ". 

Khi ấy đức Thế Tôn liền mỉm cười, từ nơi miệng tuôn ra năm sắc quang minh, 

mỗi tia sáng đều chiếu đến đỉnh đầu vua Tần Bà Sa  La.  Lúc đó Tần Bà Sa  La 

vương tuy bị giam cầm song tâm nhãn không chướng ngại từ nơi xa trông thấy 

đức Thế Tôn liền cúi đầu đảnh l, đạo căn tự nhiên tăng tiến, chứng được quả A 

Na Hàm. 

Vi Đề Hy phu nhơn phát lời hỏi trên đã xứng với bản tâm của Phật, lại hợp với 

đại nguyện  của  đức  A Mi  Đà.  Với  lời hỏi ấy, chẳng những riêng bà  thọ  phần 

pháp ích, mà chúng sanh đời sau cũng do đó được hưởng nhiều lợi lạc, nên đức 

Như  Lai  mới  mỉm  cười.  Kinh  Quán  Phật  Tướng  Hải  nói  :  "Pháp  thường  của 

chư Phật, khi cười tất có ánh sáng năm sắc từ nơi miệng chiếu ra". Nhưng khi 

Phật từ nơi thân phóng ra ánh sáng, tùy theo mỗi chỗ đều có ý nghĩa và sự lợi 

ích riêng. Như ánh sáng từ nơi chân Phật phóng ra, là chiếu ích chúng sanh ở 

địa ngục, từ nơi đầu gối phóng ra, chiếu ích cho chúng bàng sanh. Từ nơi âm 

tàng  phóng  ra,  chiếu  ích  cho  chúng  quỷ  thần.  Từ  nơi  rún  phóng  ra,  chiếu  ích 

cho  chúng  A  Tu  La.  Từ  nơi  ngực  phóng  ra,  chiếu  ích  cho  loài  người.  Từ  nơi 

miệng phóng ra, chiếu ích cho hàng Nhị thừa. Từ giửa đôi mày phóng ra, chiếu 

ích  cho  bậc  căn  tánh  đại  thừa.  Nay  ánh  sáng  này  từ  nơi  kim  khẩu  phóng  ra, 

chiếu ngay đỉnh đầu vua Tần Bà Sa La, tức tiêu biểu Phật thọ ký cho vua chứng 

được tiểu quả. Nếu ánh sáng từ nơi bạch hào phóng ra rồi trở vào đảnh Phật, là 

đức thế tôn thọ ký cho đương nhơn quả vị Bồ Tát. 

A  Na  Hàm,  Trung  Hoa  dịch  là  Bất  Hoàn.  Đây  là  quả  thứ  ba  của  hàng  Thanh 

Văn, người chứng quả này hoặc nghiệp sắp hết, khi xả thân sanh ngay lên cung 

trời Tịnh Cư, không còn  trở  xuống hạ  giới  nữa. Đức  Phật phóng quang  gia  bị 

Tần Bà Sa La vương khiến cho đức vua đạo nhãn mở mang, chứng được thánh 

quả  xem  cái  chết  như  giấc  ngủ  không  còn  lo  lắng  sợ  hãi  nửa.  Vi  Đề  Hy  phu 

nhơn  cũng nhân  ánh  sáng đó, thấy  vua  được  lợi lạc,  nên  không còn  buồn rầu, 

yên  tâm  học  đạo.  Vua  Tần  Bà  Sa  La  thấy  Phật,  đắc  quả,  lẽ  ra  cùng  với  phu 

nhơn đồng nghe quán pháp, nhưng trong phần kết ích chỉ nói đến bà Vi Đề Hy 

cùng năm trăm thị nữ, cứ theo đó thì biết sau  khi chứng đạo  vua  liền  xả  thân 

qui tịch. 

Bấy  Giờ,  đức  Thế  Tôn  bảo  Vi  Đề  Hy:  "Ngươi  có  biết  chăng?  Phật  A  Mi  Đà 

cách  đây  không  xa,  ngươi  nên  hệ  niệm  và  quán  sát  kỹ  cõi  nước  kia,  tất  tịnh 

nghiệp sẽ được thành tựu. Nay ta vì ngươi nói rộng các thí dụ, cũng khiến cho 

đời vị lai, tất cả phàm phu muốn tu tịnh nghiệp, được sanh về thế giới Cực Lạc 

ở phương tây. 

Muốn sanh về cõi ấy, phải tu ba thứ phước: 1. Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng thờ 

sư  trưởng,  giữ  lòng  từ  bi  không  giết  hại,  tu  mười  nghiệp  lành.  2.  Thọ  trì  tam 

quy, giữ vẹn các  giới, đừng phạm oai nghi. 3. Phát lòng bồ đề tin sâu  lý nhân 

qủa, đọc tụng kinh đại thừa, khuyến tấn người tu hành. Ba điều như thế, gọi là 

tịnh nghiệp. 

Câu "Cõi Phật A Mi Đà cách đây không xa, có ba ý nghĩa: 1. Thế giới cực lạc 

tuy cách miền Ta Bà mười muôn ức Phật độ, nhưng tất cả đều ở trong chân tâm 

của ta không rời gang tấc, nên nói không xa. 2. Lộ trình mười muôn ức tuy rằng 

diệu viên, nhưng nếu người tu tịnh nghiệp thành tựu, cùng với định cảnh tương 

ưng, tất sẽ được thường thấy cõi liên bang, khi lâm chung trong một niệm liền 

đi đến. 3. Hạng phàm phu tịnh nghiệp tuy chưa được thần thông, song nhờ sức 

Phật tiếp dẫn nên được vãng sanh  dê~ dàng. Câu "nói rộng các thí dụ", chẳng 

phải ý nói cõi Cực lạc không có, mà vì cảnh Tây phương vi diệu, tâm phàm phu 

khó nổi ược lượng, nên đức Phật mới tạm mượn một vài sự kiện ở cõi này để so 

sánh; chẳng hạn đất ở Cực Lạc trong suốt như lưu ly, muốn tưởng đất ấy trước 

phải quán tưởng một vùng băng tuyết, rồi lần lần từ phương tiện đi vào thật thật 

cảnh. 

Vì căn cơ của chúng sanh có định và tán, nếu chỉ nói về định môn tất không thể 

nhiếp độ hết quần sanh, nên đoạn sau đức Phật lại mở ra tán môn, tức là dạy tu 

ba thứ phước để được vãng sanh. Mười nghiệp lành là: không sát sanh, không 

trộm  cướp,  không  tà  dâm,  không  nói  dối,  không  nói  thêu  dệt,  không  nói  đôi 

chiều,  không nói  lời thô  ác,  không tham lam, không  giận  hờn,  không si mê  tà 

kiến. Trong đây tóm lại có ba nghiệp lành của thân, bốn nghiệp lành của miệng, 

và ba ba nghiệp lành của ý. "Các giới" là chỉ cho Ngũ giới, Bát quan trai giới, 

Thập giới, Cụ túc giới, Bồ tát giới; nếu người đã thọ giới nào, phải cố gắng giữ 

cho tròn các giới ấy. Sự thọ trì mỗi loại giới đều có chia làm ba bậc: thiểu phần, 

đa phần và toàn phần. Nếu Phật tử đã trì tam quy mà không giữ giới thì phước 

lực  kém  yếu,  vì  thế  đức  Như  Lai  khuyên  nên  tùy  phần  mà  lãnh  thọ.  "Đừng 

phạm oai nghi"  là  nói người tu  tịnh nghiệp  trong  khi đi, đứng, nằm, ngồi, nói 

năng, động tĩnh phải giữ cho nghiêm chỉnh đoan trang, nếu có phạm liền tự răn 

trách sám hối. Phát lòng Bồ Đề" là phát tâm cầu qủa Phật để độ mình độ người 

. Rành rẽ lý cơ cảm thiện ác cho đến trong niệm vi tế, gọi là "tin sâu nhân qủa". 

Đức  Phật  lại  bảo:  "Vi  đề  Hy  nên  biết  ba  thứ  phước  này  là  chánh  nhân  tịnh 

nghiệp của chư Phật trong ba đời: quá khứ, vị lai, và hiện tại". 

Qủa đức trong ba đời do đó mà thành nên gọi là "chánh nhân". Đây là câu kết 

luận dẫn  gương Phật, Thánh để khuyến tấn phàm phu . Nói thời gian niệm tại 

sau cùng là đức Thế Tôn muốn chỉ ngay cho bà Vi Đề Hy biết một cách thiết 

thật: y chánh  của  chư Phật trong mười phương hiện nay và  của  đức  A Mi  Đà 

đều do ba thứ tịnh nghiệp trên mà thành tựu . 

Đức Thế Tôn khen Vi Đề Hy và bảo A Nan: "Lành thay, Vi Đề Hy! Hôm nay 

người đã khéo hỏi việc ấy! Hãy chú tâm lắng nghe và suy nghĩ kỹ. Như Lai sẽ 

vì tất cả chúng sanh bị giặc phiền não bức hại đời vị lai mà nói ra nghiệp thanh 

tịnh. 

Này  A  Nan!  ông  nên  ghi  nhớ  và  thọ  trì  pháp  này,  rồi  tuyên  thuyết  cho  đại 

chúng cùng biết. Nay ta sắp dạy Vi Đề Hy và chúng sanh đời sau phép quán thế 

giới Cực Lạc ở phương tây . Do nhờ sức Phật, hành giả sẽ được thấy cõi nước 

thanh  tịnh  kia  như  người  cầm  gương  sáng  tự  trong  thấy  mặt  mình.  Khi  hành 

nhơn thấy sự vui rất mầu nhiệm ở cõi kia rồi, sanh lòng vui mừng, liền được trụ 

vào sô sanh pháp nhẫn". 

Lời hỏi của bà Vi Đề Hy rất hợp với lòng từ bi lợi sanh của đấng Thiên Nhơn 

Sư,  nên  đức  Phật  mới  khen  ngợi  .  Câu  "Hãy  chú  tâm  lắng  nghe,  và  suy  nghĩ 

kỹ", là chỉ cho hai phần văn và tư huệ. "Chúng sanh bị giặc phiền não bức hại" 

là  chỉ  cho  hàng  phàm  phu  còn  đủ  nghiệp  hoặc  thiêu  đốt  ràng  buộc.  "Nghiệp 

thanh  tịnh"  tức  chỉ  cho  mười  sáu  phép  quán  sau  đây;  vì  khi  hành  giả  chuyên 

tâm quán tưởng, trong mỗi niệm tội chướng được tiêu trừ, tâm địa lần trở thành 

sáng sạch, nên gọi là thanh tịnh. 

Đức  Phật  thuyết  pháp  không  phải  lợi  ích  riêng  cho  bà  Vi  Đề  Hy,  mà  chính 

muốn tất cả kẻ hữu duyên đồng được tế độ, nên Thế Tôn mới bảo ngài A Nan 

thọ  trì  và  tuyên thuyết lại cho  đại chúng nghe  . "Do nhờ  sức Phật"  ý nói tịnh 

cảnh tuy nhiệm mầu , nhưng nhờ sức Phật gia bị nên khi tu quán môn này hành 

giả sẽ được thấy cõi Cực Lạc. Vô sanh pháp nhẫn đây theo hai ngài Thiện Đạo 

và Nguyên Chiếu, chỉ ước về địa vị sợ trụ. Đoạn trên là đức Phật cứ theo định 

môn mà khai thị quán duyên. 

Phật bảo Vi Đề Hy: "Ngươi là phàm phu, tâm tưởng yếu kém, chưa được thiên 

nhãn, không thể ở xa mà trông thấy cõi Cực Lạc. Chư Phật Như Lai có phương 

lạ khiến cho ngươi được thấy cõi kia" 

Vi  Đề  Hy  thưa:  "Bạch  đức  Thế  Tôn!  Hôm  nay  con  nhờ  sức  Phật  được  thấy 

quốc độ kia. Nếu sau khi Thế Tôn tịch diệt, những chúng sanh trược ác không 

lành, bị ngũ khổ bức não, phải làm t hế nào để được thấy Phật A Mi Đà và cõi 

Cực Lạc? 

Bà Vi Đề Hy, trước nhờ Phật hiện đài quang minh nên được thấy cõi Cực Lạc. 

Nhưng phu nhơn vì lòng thương xót, muốn chúng sanh đời sau được sự lợi ích 

về Tịnh Độ nên mới thưa hỏi phương pháp để được thấy miền An Dưỡng và vị 

hóa chủ ở cõi ấy. Tấm lòng luôn luôn nghĩ đến sự lợi ích cho chúng sanh này, 

cũng là bi tâm của Bồ tát. 

"Ngũ khổ" có vị cho là năm món trước của bát khổ. Nhưng thuyết này nếu căn 

cứ  nơi  đại  bản  Mi  Đà,  thì  dường  như  đúng  hơn.  Theo  kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

những chúng sanh thọ sự bức não của ngũ ác, ngũ thống, ngũ thiêu gọi là ngũ 

khổ.  Ngũ  ác  là  phạm  năm  điều  lỗi  của  ngũ  giới  .  Khi  phạm  năm  điều  này, 

đương nhân phải chịu những kết qủa đau buồn do lầm lỗi của mình, gọi là ngũ 

thống. Và do những tội lỗi ấy, tương lai sẽ bị đọa tam đồ gọi là ngũ thiêu. 

 ---o0o--- 

 Mười Sáu Phép Quán 

1--Quán Sát Mặt Trời Sắp Lặn (Nhật Quán) 

Đức Phật bảo: "Vi  Đề  Hy!  Ngươi  và chúng sanh  nên chuyên tâm,  buộc  niệm 

một chỗ, để tưởng cảnh giới tây phương. Phương pháp này quán tưởng ấy như 

thế nào ? 

Phàm tất cả những người, nếu không phải bị mù từ lúc sơ, sanh, đều thấy mặt 

trời lặn. Vậy ngươi nên ngồi ngay thẳng, hướng về phương tây, tâm chúng định 

một chỗ không được ái động, rồi quán tưởng mặt trời sắp lặn hình như cái trống 

treo.  Khi  đã  thấy  thình  tướng  ấy,  phải  chú  tưởng  cho  thuần  thục,  làm  sao  lúc 

nhắm mắt mở mắt đều được thấy rõ ràng. Môn nhật quán này là phương pháp 

quán tưởng thứ nhứt. 

Câu  "Vi  Đề  Hi!  ngươi  và  chúng  sanh"  là  lời  trân  trọng  khuyến  nhủ  của  đức 

Phật, ý bảo: nếu Vi Đề Hy phu nhơn cùng chúng sanh muốn  lìa biển trần lao, 

lên bờ giải thoát, phải chú tâm nghe, suy nghĩ, và tu tập theo phương pháp sau 

đây:  

Môn quán thứ nhất "tưởng mặt trời sắp lặn" có ba thâm ý:  

1.  Tâm  ý  chúng  sanh  vẫn  thường  tán  loạn,  muốn  thành  tựu  các  phép  quán  vi 

diệu sau, trước phải tập trung tư tưởng để lần lần đi sâu vào thâm định. 

2. Cõi Cực Lạc ở phương tây, đức Phật muốn cho  hành  giả tâm niệm khuynh 

hướng  về  Tây  phương,  để  sự  vãng  sanh  d  được  thành  tựu.  Theo  Kinh  Vô 

Lượng Thọ thì nếu kẻ nào dùng tâm nghi ngờ tu công đức tịnh độ, tất sẽ lạc vào 

biên địa cõi Tây phương và có thể bị đọa trở lại kiếp thai sanh. Vì thế cổ đức 

cho đây là phương tiện phá nghi và kiên cố thêm niềm tin Cực Lạc. 

3. Để cho hành giả tự biết nghiệp chướng mình nhẹ hay nặng mà chuyên tâm 

sám hối. 

Theo Thiện Đạo đại sư, vị tổ thứ hai của Tịnh độ tông, thì người muốn trụ tâm 

nơi nhật quán, trước phải lựa chỗ thanh vắng ngồi kiết dà, tuần tự giữ đúng theo 

pháp điều thân và điều tức. Kế đó lại tưởng tứ đại nơi thân mình, địa đại tan về 

phương  tây,  thủy  đại  tan  về  phương  bắc,  phong  đại  tan  về  phương  đông,  hỏa 

đại tan về phương nam, cho đến không còn một mảy trần. Lại tưởng không đại 

của thân dung hợp với hư không mười phương, khắp các nơi toàn là hư không, 

chẳng còn một điểm trần nào. Xong, lại tưởng năm đại của tự thân đều không, 

duy còn có thức  đại ngưng đọng lặng trong, dường như mặt gương toàn sáng. 

Sau khi trải qua các phương tiện trên, loạn tưởng được tiêu trừ, tâm lần lần an 

định. Rồi mới từ từ xoay tâm hướng về phương Tây quán kỹ tướng mặt trời sắp 

lặn. 

Nếu là bậc thượng căn, thì khi khởi quán, liền thấy tướng mặt trời lặn hiện ra, 

đang khi cảnh hiện, hành giả hoặc thấy vầng nhật như đồng tiền lớn, hoặc như 

mặt  gương  tròn  to.  Cứ  nơi  hiện  tướng  ấy  mỗi  người  tự  thấy  nghiệp  chướng 

mình nặng hay nhẹ. Các tướng nghiệp ấy như sau: 1. Hắc chướng, như mây đen 

che  mặt  trời.  2.  Hoàng  chướng,  như  mây  vàng  che  mặt  trời.  3.  Bạch  chướng 

như mây trắng che mặt trời. Đại để như khi mặt nhật bị các thứ mây khói che 

thì hình tướng không hiển lộ; khi tâm chúng sanh bị nghiệp che, tất quán cảnh 

không đưọc sáng lặng rõ ràng. Nếu thấy biết nghiệp tướng của mình, hành giả 

phải  sửa  sang  đạo  tràng  cho  nghiêm  sạch,  rồi  chí  tâm  sám  hối,  kỳ  chừng  nào 

nghiệp tiêu hết mới thôi. 

Lúc  tâm  được  thanh  tịnh,  tướng  mặt  nhật  hiện  ra  sáng  suốt  rõ  ràng,  hành  giả 

cũng đừng sanh tâm chấp trước. Nếu khởi lòng tham chấp, nhật tướng sẽ rung 

động,  hoặc  mờ  ám,  hoặc  biến  đổi  thành  nhiều  màu,  tự  tâm  mình  cũng  không 

yên. Phải dứt lòng tham trước, nhiếp tâm vào định, các tướng ấy sẽ mất. sự tà, 

chánh,  đắc,  thất  của  các  môn  quán  sau  cũng  đồng  như  đây.  Đại  để  như  quán 

mặt trời thấy mặt trời, tâm cảnh sáng lặng tương ưng, gọi là chánh quán. Nếu 

quán mặt trời thấy các hình tướng tạp, tâm cảnh rối động không tương ưng là tà 

quán. 

 ---o0o--- 

2. Quán Nước Ðóng Thành Băng (Thủy Quán) 

Kế lại quán  tưởng nước,  thấy  một  vùng nước trong suốt đứng  lặng;  phải thấy 

cho rõ ràng, ý đừng phân chia rối loạn. Khi thấy tướng ấy rồi nên tưởng nước 

đóng thành băng. Đã thấy băng trong ngần sáng ánh, lại tưởng đó là đất lưu ly. 

Đây là môn thủy tưởng, cũng là phép quán thứ hai. 

Môn quán này dẫn nhập có ba lớp chuyển biến; trước tưởng nước, kế đó tưởng 

băng, sau lại tưởng lưu ly. Vì đất lưu ly ở cõi này tuyệt không, mà nước đóng 

thành băng loài người có thể thấy biết được, nên phải mượn phương tiện trên. 

Lại đất ở  cõi này có  núi non  gò  nỗng hầm  hố cao  thấp không đồng, nên  Phật 

muốn đem mặt nước để chỉ sự bằng phẳng của bảo địa nơi cõi kia. 

Theo cổ đức, người muốn tu phép quán này, về oai nghi trụ thân cũng đồng như 

môn nhật quán. Hành giả nên ở chỗ vắng lặng, nơi giữa đôi mày dán một miếng 

giấy trắng tròn bằng hạt đậu, rồi ngồi đối trước bồn nước, một lòng chăm chú 

nhìn vào điểm trắng của bóng mình in trong nước. Ví như người đứng gần ao 

nước  sóng  gợn  thì  thấy  bóng  gương  mặt  mình  in  trong  nước  thoạt  dài  thoạt 

ngắn, thoạt rộng thoạt hẹp, thoạt có thoạt không. Nếu người ấy đem hết tâm tư 

chăm  chú  nhìn  vào  bóng  gương  mặt,  thì  giây  lâu  cảm  thấy  sóng  lần  lần  nhỏ, 

tướng  gương  mặt  lần  hiển  lộ.  Đó  là  do  công  năng  của  định  tâm.  Phương  tiện 

chăm chú nhìn điểm trắng giữa đôi mày của bóng mình in trong nước để đi đến 

định tâm cũng như thế. Nếu khi nhìn thấy điểm trắng di động là tâm mình còn 

chưa lắng yên. Lúc thấy điểm trắng không di động, phải thử xem định tâm của 

mình thuần nhất chưa; trước tiên lấy hạt gạo; kế đó lấy hạt đậu, sau lại lấy hạt 

táo liệng vào bồn nước. Nếu cả ba lần thử, vẫn thấy điểm trắng bất động, đó là 

tâm đã an trụ. Phương tiện này khi tập thành, sự tưởng nước đứng lặng, tưởng 

băng, tưởng đất lưu ly không khó. 

 ---o0o--- 

3. Quán Cảnh Tướng Trên Dưới Ðất Lưu Ly (Bảo Ðịa 

Quán) 

Môn tưởng này thành rồi, tiếp quán thấy đất lưu ly trong ngoài chói suốt. Dưới 

ấy có  tràng  kim cương thất  bảo  vàng ánh  đỡ  đất lưu  ly. Tràng  này có  đủ tám 

góc  theo  tám  phương,  mỗi  mỗi  phương  diện  do  trăm  thứ  báu  hợp  thành,  mỗi 

mỗi  bảo  châu  có  ngàn  tia  sáng,  mỗi  mỗi  tia  sáng  có  tám  vạn  bốn  ngàn  màu, 

chói đất lưu ly như ngàn ức mặt trời, nhìn không thể xiết! 

Đây  là  chuyển  quán  từ  thể  đất  lưu  ly  trong  suốt,  hiện  ra  các  tướng  trang 

nghiêm. Trong  Vãng  Sanh  Luận, ngài Thiên Thân  đã  din tả: "Quán tướng thế 

giới kia. Thắng diệu hơn ba cõi. Cứu cánh như hư không. Rộng lớn không biên 

tế". Mấy câu này là thuyết minh chung về phần lượng đất đai ở cõi Cực Lạc. 

Đoạn kinh văn trên đây đã chỉ rõ sự trang nghiêm dưới bảo địa. Trong ấy nếu tế 

phân ra, có bảy sự kiện. 1. Thuyết minh tràng thể là chất vô lậu kim cương. 2. 

Bảo  tràng  đỡ  đất  sáng  rỡ  trang  nghiêm.  3.  Bảo  tràng  có  các  góc  theo  tám 

phương. 4. Tràng ấy do trăm thứ báu  hợp  thành,  số  lượng như trần  sa.  5. Các 

báu phóng ra không lường tia sáng chiếu suốt đến vô biên tế. 6. Ánh sáng nhiều 

màu sắc lạ  khác nhau, soi khắp các phương tùy cơ biến hiện. 7. Những quang 

sắc  ấy  tỏa  muôn  phương  sáng  rỡ  như  ngàn  ức  mặt  trời;  người  mới  sanh  về 

không thể nhìn khắp hết được. Có lời khen rằng:  

Kim cương thất bảo tràng, 

Rực rỡ sắc thần quang! 

Tám mặt thành châu báu, 

Muôn phương tỏa ánh vàng. 

Nhiệm mầu trăm niệm dứt, 

Trong sạch điểm trần tan. 

Quán ngộ vô sanh nhẫn, 

Siêu vào Cực Lạc bang! 

Trên đất lưu ly có dây hoàng kim xen lẫn cùng thất bảo, phân chia các khu vực 

rành  rẽ  trang  nghiêm.  Mỗi  mỗi  thứ  báu  có  năm  trăm  sắc  kỳ  quang.  Các  ánh 

sáng này hình như hoa, hoặc như trăng, sao, chiếu lên  hư không kết thành đài 

quang  minh lơ lửng. Ngàn muôn lâu các do trăm thứ báu hợp thành, mỗi mỗi 

lâu  đài,  hai  bên  đều  có  trăm  ức  tràng  hoa  cùng  vô  lượng  nhạc  khí  để  trang 

nghiêm.  Tám  thứ  gió  nhẹ  mát  từ  những  đài  quang  minh  thổi  ra,  cổ  động  các 

nhạc khí, din thành tiếng: khổ, không, vô thường, vô ngã. 

Trước đã nói sự trang nghiêm dưới đất lưu ly, đoạn này lại trần thuật cảnh trang 

nghiêm  nơi  bảo  địa  và  hư  không.  Theo  ngài  Thiện  Đạo,  dây  vàng  chỉ  cho 

đường  sá  bằng  vàng  ròng  phân  chia  các  khu  vực  dường  như  những  sợi  dây 

bằng vàng. Có chỗ nói là từng khoảng cột trụ thấp treo dây liên tỏa bằng vàng. 

- Cực Lạc, hoặc lấy tạp bảo làm đất, lưu ly làm đường; hoặc lấy lưu ly làm đất, 

bạch  ngọc  làm  đường,  hoặc  lấy  tử  kim,  bạch  ngân  làm  đất,  trăm  báu  làm 

đường;  hoặc  lấy ngàn  muôn thứ báu  làm đất, hai, ba  thứ trân  bảo  làm đường; 

hoặc  lấy  bất  khả  thuyết  thứ  báu  làm  đất,  bất  khả  thuyết  thứ  báu  làm  đường. 

Như thế, đất đai và đường sá do từ một cho đến vô lượng thứ báu thay đổi xen 

lẫn  hợp  thành,  mỗi  mỗi  hào  quang,  màu  sắc  đều  không  đồng  ma  không  tạp 

loạn. Hành giả chớ lầm tưởng đường sá chỉ bằng vàng mà không có các thứ báu 

khác. 

Từ  câu  "mỗi  mỗi  thứ  báu  có  năm  trăm  sắc  kỳ  quang"  về  sau,  là  nói  sự  trang 

nghiêm trên hư không. Trong ấy có sáu điểm: 1. châu báu phóng ra nhiều ánh 

sáng; 2. Nói các thí dụ để hiển tướng của ánh sáng; 3. Ánh sáng kết thành đài 

quang minh; 4. Ánh sáng biến thành lâu các; 5. Áng sáng biến thành tràng hoa 

và nhạc khí; 6. Từ quang đài phát ra gió nhẹ cổ động nhạc khí thành tiếng pháp. 

Gió sanh  từ tám phương nên nói tám thứ,  vì  cõi kia  không thời tiết,  đức Phật 

muốn tỷ đối cõi này nên gọi là "tám". Có lời khen rằng:  

Đất báu trang nghiêm khó sánh lường, 

Nhiệm mầu quang sắc chiếu mười phương, 

Lầu châu các ngọc hòa thanh nhạc, 

Lá bích hoa quỳnh lẫn diệu hương. 

Bảo đài lấp lánh vẻ kim ngân, 

Bảo cái quang huy tự chuyển vần, 

Phi phất bảo tràng theo gió thoảng, 

Hư không nghìn sắc bảo hương vân. 

Tùy tâm nhạc báu lững lờ xoáy, 

Buông tiếng viên âm, ánh sáng dài. 

Trần niệm ngàn muôn đều tuyệt tích. 

Không gian thánh chúng nhẹ nhàng bay. 

Khi môn tưởng này đã thành, phải quán mỗi mỗi chi tiết cho cực rõ ràng, nhắm 

mắt mở đều có thể thấy, không để tan mất duy trừ giờ ăn ngủ, ngoài tất cả thời 

đều ghi nhớ việc ấy. Tưởng được như thế gọi là thấy cõi Cực Lạc về phần thô. 

Nếu  được  tam  muội,  hành  giả  sẽ  thấy  rõ  ràng  cảnh  tướng  của  đất  nước  kia, 

không thể kể xiết. 

Đây là môn địa tưởng, thuộc về phép quán thứ ba. 

Đức Phật bảo ngài A Nan: "Ông nên ghi nhớ dạy của ta, để vì tất cả chúng sanh 

muốn thoát  khổ đời sau  truyền  thuyết  môn  địa  quán  này.  Nếu thành tựu  phép 

tưởng đây, sẽ trừ được trong tám mươi ức kiếp sanh tử. Khi xả báo thân, kẻ ấy 

quyết định sanh về tịnh quốc, nơi lòng không còn nghi ngại". 

Quán như thế, gọi là chánh quán. Nếu tưởng sai khác, là tà quán. 

Cảnh Cực Lạc tuy nhiệm mầu, nhưng người tu nếu dùng lòng tín thành chuyên 

chú,  y  theo  lời  dạy  mà  hành  trì,  nhờ  sức  Phật  gia  bị,  sẽ  tự  được  thấy.  Môn 

tưởng này có hai phần: nếu thấy phần thô thuộc về tiệm tưởng quán, thấy phần 

tế diệu gọi là thật quán. 

Chúng sanh từ vô lượng kiếp đến nay hằng đọa tam dồ chịu nhiều nỗi khổ, dù 

được  hưởng  phước  nhơn  thiên  cũng  mong  manh  như  bọt  nước,  sương  mai. 

Người nào truyền pháp Tịnh độ để cho loài hữu tình được giải thoát, tức là làm 

thỏa mãn bi tâm của Phật và bản hoài xuất thế của Như Lai. Cho nên đấng Điều 

Ngự mới ân cần bảo ngài A Nan tuyên hoá. Kinh Thanh Tịnh Giác nói: "Nếu 

người nào đối với môn Tịnh Độ nghe như không nghe, biết như không biết, tất 

kẻ  ấy  vừa  ở  tam  ác  đạo  ra  hoặc  còn  nhiều  tội  chướng,  nên  không  sanh  được 

lòng tin tưởng. Như  Lai nói  kẻ  ấy kém phúc  duyên  trên  đường giải thoát.  Lại 

Kinh  nói:  "Nếu  người  nào  nghe  pháp  Tịnh  Độ  liền  thương  mừng  rơi  lệ,  cảm 

động đến các chân lông nơi thân đều rợn đứng, nên biết kẻ ấy đời trước đã từng 

nghe, tin và tu tập môn này. Như kẻ ấy chánh niệm tu hành, tất sẽ được  vãng 

sanh". 

Tóm lại, môn địa quán nếu tu thành, tất diệt được vô biên tội chướng. Đời nhà 

Đường bên Trung Hoa, Đại Hạnh pháp sư cất am ở Thới Sơn tu tịnh nghiệm. 

Qua  hai  mươi  mốt  ngày  chuyên  tưởng,  tâm  nhãn  pháp  sư  thông  suốt,  thấy  rõ 

đất lưu  ly.  Đến sau trong lúc đau  bịnh, tướng ấy lại hiện,  ngài bảo  đồ chúng: 

"Ta không quán tưởng mà đất báu hiện ra, đây tất là duyên lành sanh An dưỡng 

vậy". 

Công đức địa quán quả thật không lường! 

 ---o0o--- 

4. Quán Tưởng Cây Báu (Bảo Thọ Quán) 

Đức Phật bảo A Nan và Vi Đề Hy: "Môn địa tưởng đã thành, kế tiếp quán cây 

báu. Muốn tu phép quán này, phải tưởng rành rẽ bảy lớp hàng cây, mỗi cây cao 

tám  ngàn  do  tuần,  đầy  đủ  hoa  lá  thất  bảo.  Mỗi  mỗi  hoa  lá  hiển  phát  những 

quang sắc báu lạ. Trong sắc lưu ly chiếu ánh sáng vàng, trong sắc pha lê chiếu 

ánh sáng đỏ, trong sắc mã não chiếu ánh sáng xa cừ, trong sắc xa cừ chiếu ánh 

sáng lục chân châu. Đại khái các cây, hoa, lá đều bằng san hô, hổ phách, hoặc 

tất cả thứ dị bảo, trang nghiêm rực rỡ. 

Trên mỗi mỗi cây có bảy lớp lưới diệu chân châu che phủ; giữa mỗi tầng lưới 

có năm trăm ức cung điện diệu hoa, nghiêm đẹp như cung Phạm vương. Trong 

đó có các thiên đồng, mỗi vị trang nghiêm bằng các chuỗi ngọc gồm năm trăm 

ức hạt Thích Ca Tỳ Lăng Già Ma Ni. Ánh sáng của những hạt ngọc này chiếu 

xa  đến  một  trăm  do  tuần,  vô  cùng  rực  rỡ  như  quang  minh  của  trăm  ức  vầng 

nhật nguyệt hòa hợp.  Ngoài những hạt ngọc nghiêm sức còn xen  lẫn các châu 

báu khác, màu sắc đều là bậc thượng. 

Cõi Cực Lạc rộng rãi vô biên, mỗi khu vực đều có bảy lớp hàng cây, đây là chỉ 

diển tả một phương xứ. Do tuần cũng gọi du thiện na, là khoảng cách giữa hai 

dịch  đình  (trạm)  bên  Thiên  Trúc; theo  nhiều  nhà  chú  giải,  lấy  bốn  mươi  dặm 

làm chuẩn định. Các cây thất bảo, có cây thuần là một thứ báu, có cây do hai, 

ba, bốn, cho đến nhiều thứ báu tạo thành. Chẳng hạn như thân cây bằng tử kim, 

cành bằng bạch ngân, lá bằng san hô, hoa bằng bạch ngọc, trái bằng chân châu. 

Những chất báu,  có  thứ màu  nào  chiếu  ánh  sáng nấy, có  thứ lại phóng ra  ánh 

sáng khác. Đây đều do tịnh tâm vô lậu và công đức vi diệu của Phật A Mi Đà 

lưu xuất. 

Các bảo thọ, mỗi cây có bảy tầng cao, trên mỗi tầng có lưới châu bao phủ, giữa 

mỗi tầng lưới có cung điện diệu hoa, trong cung điện có các thiên đồng, và mỗi 

thiên  đồng  hình  mạo  nghiêm  đẹp,  trang  sức  bằng  chuỗi  ngọc  cùng  các  thứ  dị 

thảo, Thích Ca Tỳ Lăng Già, Trung hoa dịch là Năng Thánh; Ma Ni, dịch là Vô 

Cấu, hoặc Như ý châu. Có lời khen rằng:  

Tịnh tâm, công đức nhiệm mầu sanh, 

Bảy lớp hàng cây diệu quả thành, 

Ngọc vàng lá lá 

Châu báu cành cành 

Rực rỡ ma ni sắc diệu thanh. 

Từ bi đạo chánh 

Xuất thế căn lành 

Lưới báu tầng tầng phủ khắp quanh. 

Cung điện diệu hoa bày lộng lẫy, 

Nghiêm đẹp thiên đồng trình mỗi vẻ, 

Ngàn muôn khôn tả nét tinh anh! 

Những  cây  báu  ấy  hàng  hàng  đối  nhau,  lá  lá  thuận  nhau,  giữa  khoảng  các  lá 

sanh hoa đẹp mầu, trên hoa tự nhiên có trái thất bảo. Mỗi mỗi lá cây rộng hai 

mươi lăm do tuần, có ngàn màu sắc, và trăm thứ đường gân hình như chuỗi anh 

lạc của chư Thiên. Các hoa chói lộ sắc  vàng diêm phù đàn, rực rỡ như những 

vòng  lửa, uyển  chuyển  giữa  lá.  Từ hoa  lạ  nổi sanh  trái quí  hình  như bình  báu 

của trời của trời Đế Thích. Và từ trái mầu chiếu ánh sáng rực rỡ hóa thành tràng 

phan cùng vô lượng bảo cái. Trong bảo cái ảnh hiện tất cả Phật sự của ba ngàn 

thế giới và y chánh mười phương cõi Phật. 

Khi  thấy  bảo  thọ  rồi,  nên  theo  thứ  lớp  quán  thân  cây,  cành,  lá,  hoa,  quả,  mỗi 

mỗi đều cho rõ ràng. 

Đây là môn thọ tưởng, thuộc về phép quán thứ tư. 

Tất cả cây báu ở cõi Cực  Lạc đều do công đức vi diệu của Phật A Mi Đà hóa 

hiện,  nên  khác  với  cây  nơi  nõi  Ta  Bà.  Những  cây  ấy  đều  cao  lớn  bằng  nhau, 

không có cây nào mới sanh hoặc cỗi chết, cũng không có từ thấp nhỏ rồi lần lần 

lớn  lên.  Đoạn  trên  là  thuyết  minh  sự  trang  nghiêm  sai  biệt  của  cành,  lá,  hoa, 

quả các bảo thọ. Phật sự là những tướng: thị sanh, xuất gia, thành đạo, thuyết 

pháp, nhập nê hoàn. Chánh báo chỉ cho người, y báo chỉ cho cảnh. Các bảo thọ, 

từ thân cây, cành, lá, hoa, quả, mỗi loại đều do từ một cho đến nhiều thứ báu 

hợp  thành;  cây cao  tàng rộng, hoa  quả  lại nhiều,  sự thần biến cũng  vô lượng. 

Một  cây  đã  vậy  thì  các  cây  khắp  trong  nước  cũng  thế,  duy  trừ  bồ  đề  thọ  của 

Phật. Trong câu kết, vì sợ tâm ý hành giả tạp loạn, nên đức Phật dạy phải tuần 

tự quán  mỗi chi  tiết  từ thân cây,  lưới  báu,  cung  điện,  thiên  đồng cho đến trái 

mầu hiện ra tràng phan, bảo cái. Khi sức quán tưởng đã thành thục rồi, các cảnh 

ấy đồng thời hiện ra trước mắt. Có lời khen rằng:  

Trang nghiêm đâu chỉ một, 

Mầu nhiệm có muôn ngàn! 

Khắp xứ kỳ trân bảo, 

Đầy trời vô cấu quang. 

Cây hòa lưới báu trùm không điện, 

Trái hiện mười phương cõi thế gian. 

  

 ---o0o--- 

5 - Quán Ao Nước Bát Công Ðức  (Bảo Trì Quán) 

Kế lại quán tưởng nước các bảo trì. - cõi Cực Lạc có tám ao nước bát công đức, 

mỗi ao do bảy báu hợp thành. Những thứ báu công đức, mỗi ao do bảy báu hợp 

thành. Những thứ báu này tánh chất nhu nhuyn, từ như ý châu  vương sanh ra. 

Nước ao phân thành mười bốn chi nhánh, mỗi dòng chiếu lộ sắc mầu bảy báu. 

Thành ao bằng vàng ròng, đáy ao trải cát kim cương tạp sắc. Mỗi ao  nước có 

sáu mươi ức hoa sen thất bảo, và mỗi hoa sen tròn rộng mười hai do tuần. 

- Cõi Cực Lạc có rất nhiều ao báu, trong đây nói tám ao là chỉ kể một khu phận 

và  để  cho  vừa với cảnh  của  quán  trí.  Theo  lời giải của  cổ  đức, tám bảo  trì  có 

những lạch thông nhau, chia thành mười bốn dòng nước chảy qua lại các ao. Từ 

thành bực, các lót, cho đến nước trong ao đều là bảy báu do Như ý châu vương 

sanh ra. Trong đây nói thành ao bằng vàng ròng, đáy ao trải cát kim cương tạp 

sắc, cho đến nói bảy báu, cũng là chỉ kể  một phương diện. Thật ra các bảo trì 

hoặc thuần một chất báu, hoặc do hai, ba, bốn cho đến  vô lượng chất báu xen 

lẫn tạo thành. 

Nước ao đã từ Như ý châu  vương sanh, tức là thuộc về như ý thủy. Nước này 

có  tám  công  đức:  1.  Trong  sạch,  trơn  nhuần,  nhiếp  về  sắc  nhập.  2.  Thơm  tho 

không mùi hôi, nhiếp về hương nhập. 3. Nhẹ nhàng. 4. Mát mẻ. 5. Nhu nhuyễn; 

ba  điều này  nhiếp  về  xúc  nhập. 6. Ngon ngọt,  nhiếp  về  vị  nhập.  7. Uống  vào 

điều hòa, thích ý. 8. Uống xong, tăng ích thân căn, tiêu trừ các bệnh; hai điều 

nhiếp về pháp nhập. 

Nước ma ni trong ao chảy lên xuống theo cọng sen  và luồn vào các cánh hoa, 

phát ra tiếng nhiệm mầu. Âm thanh này tuyên din những pháp  khổ, không, vô 

thường,  vô ngã,  các môn Ba  La Mật, hoặc  khen ngợi tướng tốt của  chư Phật. 

Từ như ý châu vương lại tuôn ra ánh sánh vàng mầu nhiệm, hóa thành các sắc 

chim bá  bảo.  Tiếng chim  thanh diệu  hòa  nhã  cùng trổi  giọng  khen ngợi niệm 

Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. 

Đây là môn tưởng ao nước bát công đức, thuộc về phép quán thứ năm. 

Đoạn nước  ma  ni chảy lên  xuống, theo trong chánh  văn  có  mấy chữ "tầm thọ 

thượng hạ".  Ngài Nguyên Chiếu  giải chữ "thọ" là cọng sen, ý nói nước  ma ni 

chảy lên cọng sen luồn vào các cánh hoa phát ra tiếng pháp, rồi theo cọng sen 

chảy  xuống ao.  Ngài Thiện  Đạo  lại  giải rộng  hơn,  là chẳng những nước  chảy 

lên cọng sen mà còn lên bờ chảy lên xuống theo các cây báu quanh ao, vì đây 

thuộc về như ý thủy. Nước báu phát ra diệu âm không những chỉ nói bao nhiêu 

pháp, mà còn thuyết minh niệm mê vọng của chúng sanh, tâm bi trí của Bồ tát 

hoặc  nói  pháp  nhơn  thiên,  pháp  nhị  thừa,  pháp  đại  thừa  về  hàng  địa  tiền,  địa 

thượng,  hoặc  nói  tam  thân  của  Phật;  trong  chánh  văn  duy  dẫn  phần  đại  lược. 

"Các sắc  chim bá  bảo",  ý nói chẳng phải  một loài chim mà  có  nhiều  thứ, như 

trong tiểu bản  nói các  hóa  cầm: bạch  hạc,  khổng tước, anh  võ, xá  lợi, ca  lăng 

tần già, và những giống: phù, nhạn, oan ương theo kinh văn sau đây. 

"Phật" là đấng Thầy Vô Thượng phá tà chấp, khuyên hướng thượng của chúng 

sanh.  "Pháp"  là  thuốc  mầu  trừ  bịnh  độc  phiền  não,  hồi  phục  pháp  thân  thanh 

tịnh cho loài hữu tình. "Tăng" là ruộng phước của quần sanh, nếu kẻ nào dùng 

lòng  tín  hướng  cúng  dường  sẽ  được  quả  phước  nhơn  thiên  và  gieo  nhân  giải 

thoát. 

Ma  ni  châu  đã  sanh  nước  bát  đức,  lại  phóng  sắc  kim  quang,  hiển  rõ  chẳng 

những có công năng phá trừ tối tăm, mà còn hay thi tác Phật sự. 

Có lời khen rằng:  

Trang nghiêm sáng sạch trời Thanh Thái 

Ao báu mênh mang dường đại hải 

Chim hót thanh âm giục tỉnh mơ 

Nước diệu trong ngần trôi lững lờ 

Ánh sáng thành ao buông rực rỡ 

Nhiều sắc hoa sen đua hớn hở. 

Bồ tát nhẹ đi tỏa bảo hương 

Bảo hương tụ thành mây bảo quang 

Bảo quang vân hiện nghìn bảo cái 

Bảo cái hư không che bảo tràng 

Bảo tràng phi phất vây kim điện 

Kim điện lưới châu thần diệu biến 

Diệu biến vô cùng bảo ngọc linh 

Bảo linh bảo nhạc ngàn trùng chuyển. 

Kim điện Phật tuyên pháp diệu thường 

Hằng sa thánh chúng lắng tư lương 

Hữu duyên mong kẻ đồng tâm nguyện 

Xả thọ đồng sanh tịnh pháp đường. 



 ---o0o--- 

6. Quán Chung Về Ðất Cây, Ao, Lầu Báu (Tổng 

Tướng Quán) 

Nơi cõi  báu  Cực  Lạc  mỗi  khu  vực có năm  trăm ức bảo lâu. Trong  những  lâu 

các ấy có vô lượng chư thiên thường trổi thiên nhạc. Lại có vô lượng nhạc khí 

lơ  lửng  giữa  hư  không  như  bảo  tràng  ở  cõi  trời,  không  ai  trổi  tự  nhiên  phát 

thành tiếng. Những tiếng này đều din nói môn niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tỳ 

Khưu Tăng. 

Khi  tưởng  chung  các  tướng  trên  gồm  bảo  địa,  bảo  thọ,  bảo  trì,  bảo  lâu  được 

thành rồi, gọi là thấy thế giới Cực lạc về phần thô. 

Đây là môn tổng tưởng, thuộc về phép quán thứ sáu. 

Nếu thấy tướng này, sẽ trừ được nghiệp ác rất nặng trong vô lượng ức kiếp. Khi 

mạng chung, kẻ ấy quyết định được sanh về cõi cực Lạc. 

Quán như thế, gọi là chánh quán. Nếu tướng sai khác, là tà quán. 

Nếu hành giả duy tưởng đất cây, ao, mà chưa quán lầu các, thì sự thấy cõi Cực 

Lạc chưa được tinh, mà cảnh Tịnh độ cũng chưa gọi là trang nghiêm. Thế giới 

Cực Lạc rất rộng lớn gồm nhiều khu vực, mỗi khu vực có năm trăm ức bảo lâu. 

"Chư thiên thường trổi thiên nhạc" là lược thuật sự trang nghiêm bên trong lầu 

các; "nhạc khí lơ lửng giữa hư không" là nói sự trang nghiêm bên ngoài. 

Đoạn chánh  văn  trên,  trước  tiên đức Phật dạy tưởng riêng về  lầu các,  sau  bảo 

quán  chung cả  đất, cây, ao,  lầu  báu.  Cho nên môn thứ sáu  này có  hai phương 

diện:  phần  riêng  là  bảo  lâu  quán,  phần  chung  là  tổng  tưởng  quán  nay  chỉ  lấy 

tổng quán làm điểm chánh. 

Đức Phật bảo  A Nan và Vi Đề Hy: "Hãy để tâm lắng nghe  và khéo suy nghĩ! 

Ta sẽ vì các ngươi mà giảng thuyết phân biệt pháp trừ khổ não. Các ngươi nên 

ghi nhớ rồi giải nói rành rẽ lại cho khắp trong đại chúng nghe". 

Khi đức Thế Tôn vừa nói lời ấy xong, thì Phật Vô Lượng Thọ đã hiện thân trụ 

lập  giữa hư không, hai vị đại sĩ Quán Thế Âm, Đại Thế Chí đứng đầu tả hữu. 

Ánh quang minh từ thân của Tây phương tam thánh tỏa ra rực rỡ, nhìn không 

thể xiết, dù cho trăm ngàn sắc vàng diêm phù đàn cũng không thể sánh ví được. 

Vi Đề Hy phu nhơn được thấy Vô Lượng Thọ Như Lai, liền cúi đầu đảnh l Phật 

và thưa rằng: "Bạch đức Thế Tôn! nay con nhờ từ lực được thấy Phật A Mi Đà 

và  hai  vị  Bồ  Tát.  Chúng  sinh  đời  sau  phải  làm  thế  nào  để  quán  tưởng  Tây 

phương tam thánh?" 

Đức  Thế  Tôn vì  thương xót  chúng sanh  bị lửa tam độc  thiêu đốt,  mãi trôi nổi 

trong  biển  luân  hồi,  nên  mới  bảo  ngài  A  Nan  và  Vi  Đề  Hy  phu  nhơn  thọ  trì 

quán pháp sau đây rồi tuyên thuyết lại cho đại chúng cùng nghe. Bởi đấng Hóa 

Chủ cõi Ta Bà vì lợi sanh  mà trụ tưởng nơi tây phương, nên bậc Từ tôn  miền 

An Lạc cảm thông mới hiện thân ở trời đông độ. Đây là đạo  giáo hóa của hai 

bậc  chí  thánh  tương  ưng  để  mở  đầu  cho  sự  khai  giảng  pháp  Quán  Phật  tam 

muội. Và cũng bởi thánh chúng trong pháp hội, phần nhiều căn cơ còn kém nên 

Tây phương tam thánh mới giúp duyên bằng cách trình tượng giữa hư không. 

Hỏi: Đức của Phật A Mi Đà rất tôn cao, ngài đã vì bản nguyện mà đến Ta Bà, 

sao không thị hiện ngồi đoan chính trên hoa sen, lại hiện thân đứng? 

Đáp: Đó là vì chúng sanh ở cõi này bị nhiều sự khổn ác vây quanh,  kiếp sống 

lại vô thường ngắn ngủi, cần được mau vớt khỏi dòng mê, nên đức Vô Lượng 

Thọ Như Lai mới hiện tướng đại bi cấp cứu. 

Hỏi: Y chánh cõi Tây phương quá nhiệm mầu, mà chúng sanh miền ngũ trược 

loạn tưởng phân vân, màn vô minh dày đặc, làm sao tác quán được tường tất? 

Đáp: Nếu duy cứ theo vọng nghiệp của chúng sanh thì chỉ luống công mệt sức. 

Như hành giả biết chí tâm nương cầu sức Phật gia bị, tất tùy theo chỗ quán đều 

sẽ  được  thấy.  Muốn  như  thế,  hành  giả  nên  trang  nghiêm  đạo  tràng,  quì  trước 

tượng  Phật  hết  lòng  hổ  thẹn,  bi  thương  rơi  lệ,  sám  hối  tội  chướng  của  mình. 

Lúc ấy nên khải thỉnh đức Thích Ca Mâu Ni và mười phương hằng sa chư Phật, 

lại  niệm  bản  nguyện  của  Mi  Đà  Thế  Tôn,  tâm  nghĩ  miệng  nói:  "Đệ  tử  pháp 

danh.... là kẻ phàm phu, tội chướng sâu nặng. Nguyện Phật xót thương hộ niệm, 

khiến  cho con được  khai  ngộ  và thành tựu  cảnh  sở quán.  Nay con nguyện xả 

thân mạng, nương  về  đức  A Mi  Đà Thế  Tôn, như được  thấy cùng  không đều 

nhờ ân lực của Phật". Kế đó tiếp tục chí tâm l sám, rồi dẹp hết muôn duyên y 

theo phương pháp bền chí một lòng tu tập. Hành trì như thế lâu ngày tự sẽ được 

thấy, bằng chẳng vậy dù tiêu hao nhiều năm tháng, quán hạnh cũng khó thành. 

Khi quán cảnh hiện ra có hai thứ: 1. Do tưởng mà thấy, vì còn có tri giác, nên 

tuy cảnh hiện sự thấy chưa được rõ ràng. 2. Do định mà thấy, bởi tri giác trong 

ngoài  đã  diệt,  nên  tịnh  cảnh  hiện  ra  nhiệm  mầu  không  thể  so  sánh  nghĩ  bàn 

được. 

 ---o0o--- 

7- Quán Tưởng Tòa Sen (Hoa Tòa Quán) 

Đức Phật bảo Vi Đề Hy: Muốn quán đức Phật kia, trước tiên phải khởi tưởng 

trên  đất thất  bảo  có  hoa  sen.  Mỗi cánh sen  này  ửng sắc  bá bảo,  có  tám  muôn 

bốn  ngàn  đường  gân  dường  như  bức  vẽ  thiên  nhiên.  Mỗi  đường  gân  có  tám 

muôn  bốn  ngàn  tia  sáng,  chiếu  suốt  rõ  ràng.  Các  chi  tiết  trên  đây,  phải  quán 

thấy cho rành rẽ. 

Toàn  hoa  sen  có  đủ  tám  muôn  bốn  ngàn  cánh,  cánh  nhỏ  nhứt  cũng  rộng  hai 

trăm  năm  mươi  do  tuần.  Trong  mỗi  cánh  có  trăm  ức  hạt  Ma  Ni  Châu  Vương 

trang nghiêm sáng chói. Mỗi hạt châu ma ni phóng ra ngàn sắc quang minh như 

lọng thất bảo che khắp trên mặt đất. 

Muốn tưởng đức Phật, trước phải quán tòa sen của ngài thường ngự, ví như bề 

tôi cung kính chiêm bái vua, trước tiên từ dưới thềm nhìn lên. Đường gân như 

bức  vẽ  thiên  nhiên,  là  chỉ  cho  sự  khéo  đẹp.  Hoa  sen  có  tám  muôn  bốn  ngàn 

cánh,  tiêu  biểu  cho  đức  Vô  Lượng  Thọ  Như  Lai  đã  trừ  diệt  84.000  trần  lao, 

thành tựu 84.000 diệu hạnh. Cánh sen nhỏ nhứt rộng 250 do tuần, hiển thị tòa 

sen này to lớn vô cùng, tất nhiên thân tướng của Phật cũng cao lớn vô tỷ. Mỗi 

cánh sen trang nghiêm bằng trăm ức hạt ma ni châu vương, mỗi hạt châu phóng 

lên hư không ngàn tia sáng tụ lại hình như tàng lọng thất bảo che khắp trên mặt 

đất; một hạt châu đã thế, trăm ức hạt châu cũng như vậy, mỗi cánh sen đã thế, 

84.000  cánh  cũng  như  vậy,  chỉ  rõ  sự  trang  nghiêm  kỳ  lạ  của  hoa  tòa  thật  vô 

cùng! 

Đài sen  được  tạo thành bằng chất báu  chính là  Thích Ca Tỳ Lăng  Già. Ngoài 

ra, còn có tám vạn ngọc báu kim cương, chân thúc ca, phạm ma ni và lưới diệu 

chân châu trang sức. Trên đài sen tự nhiên  có bốn trụ Bảo Tràng; mỗi trụ cao 

lớn như trăm ngàn muôn ức núi Tu Di. Trên Bảo Trụ có mành báu và năm trăm 

ức vi diệu  bảo  châu  che  phủ, hình  như cung trời Dạ Ma  trang nghiêm rực  rỡ. 

Mỗi hạt bảo châu có tám muôn bốn ngàn ánh sáng, mỗi ánh sáng phát ra tám 

muôn  bốn  ngàn  kim  sắc  khác  lạ  soi  khắp  cõi  báu,  tùy  mỗi  nơi  hiện  mỗi  mỗi 

tướng  kim  sắc  khác  nhau.  Các  tướng  ấy  như  đài  kim  cương,  hoặc  lưới  chơn 

châu hay mây tạp hoa... ở khắp mười phương, tùy ý biến hiện làm những Phật 

sự. 

Đây là môn hoa tòa tưởng, thuộc về phép quán thứ bảy. 

Châu thúc ca, Trung Hoa dịch là xích sắc bảo, một loại báu sắc đỏ. Phạm ma ni 

là thứ ngọc như ý trong ngần sáng sạch vô cùng. Dạ Ma Trung Hoa dịch: Thời 

Phận, thuộc về cõi trời Không cư, ở tầng thứ ba của Dục giới. Cõi trời này hoa 

quang cực trang nghiêm sáng suốt, nên  trong  kinh đem ra  để  thí dụ. Nói "tùy 

ý", chỉ rõ còn nhiều biến tướng khác lạ nữa. 

Đại khái đoạn kinh này din tả trên đài sen (tức gương sen) có bốn trụ bảo tàng 

trên  trụ  có  mành  báu  và  diệu  châu,  các  châu  báu  phóng  vô  lượng  quang  sắc 

khác  nhau  soi  khắp  mười phương, tùy ý hiện ra  vô số  tướng lạ  để  làm những 

Phật sự. 

Đức Thế Tôn bảo A Nan: Hoa sen mầu nhiệm ấy do nguyên lực của Tỳ Khưu 

Pháp Tạng thành tựu. Muốn quán đức Phật Kia, trước phải tưởng hoa tòa này. 

Khi tu môn tưởng đây, không được quán tạp, phải quán từ đài sen đến mỗi mỗi 

cánh, hạt châu, ánh sáng, trụ bảo tràng, đều cho rõ ràng, như người soi gương 

tự thấy mặt mình. Phép tưởng này nếu thành, sẽ diệt trừ tội chướng trong năm 

muôn ức kiếp sanh tử, quyết định được sanh về thế giới Cực Lạc. 

Quán như thế, gọi là chánh quán. Nếu tưởng sai khác, là tà quán. 

Đức  Phật A Mi Đà trong nhiều  kiếp  lâu  xa  về  trước,  tiền thân là  một vị quốc 

vương, được  gặp Thế Tự Tại Vương Như Lai, bỏ nước xuất gia,  hiệu là Pháp 

Tạng.  Vị  Tỳ  kheo  này  phát  bốn  mươi  tám  điều  đại  nguyện  để  tạo  thành  cõi 

Tịnh  độ.  Thế  thì  quả  tướng  trang  nghiêm  ở  Cực  Lạc  đều  do  nguyện  lực  mà 

thành, đâu phải chỉ riêng tòa sen? Chẳng qua điểm này được nêu lên, chính để 

hiển thị miền An Dưỡng tức là nguyện thể của Phật, và nguyện do tâm mà phát 

nên  cũng là  tâm thể của  Phật,  và  nguyện  do tâm mà  phát nên  cũng là  tâm thể 

của Như Lai. Thế thì biết nguyện lực không thể nghĩ bàn vậy. Có lời khen rằng:  

Sen mầu lạ, 

Muôn cánh chói kỳ trân. 

Đài ánh bảo tràng trùm lưới báu. 

Quang thi Phật sự biến hoa thần. 

Nghìn xứ nổi hương vân! 



 ---o0o--- 

  

8- Quán Tưởng Phật và Bồ Tát (Tưởng Quán) 

Này A Nan, Vi Đề Hy! Khi thấy tướng hoa tòa rồi, kế tiếp nên quán hình tượng 

Phật. Việc ấy như thế nào? Chư Phật Như Lai là thân pháp giới vào trong tất cả 

tâm  tưởng  của  chúng  sanh.  Cho  nên  khi  tâm  các  ngươi  tưởng  Phật,  tâm  ấy 

chính là ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp tùy hình; tâm ấy làm Phật, tâm ấy 

là  Phật.  Biển  chánh  biến  tri  của  Phật  từ  nơi  tâm  tưởng  mà  sanh.  Vì  thế  các 

ngươi nên một lòng hệ niệm quán kỹ đức Đa Đà A Dà Độ, A La Ha Tam Miệu 

Tam Phật Đà kia. 

Chúng  sanh  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay,  phần  nhiều  chưa  thấy  chân  thân  của 

Phật, chỉ thấy hình tượng, nên trước tiên đức Thế Tôn dạy về môn tượng quán. 

Câu "việc ấy như thế nào" có những ý nghĩa; Việc quán Phật như thế nào? Tại 

sao  phải  tu  môn  Phật  tưởng?  Đoạn  trước  bà  Vi  Đề  Hy  chỉ  hỏi  đức  A  Mi  Đà, 

nay Như Lai lại nói chúng chư Phật là muốn hiển thị chư Phật đồng một pháp 

thân. Danh từ "pháp giới" đây, hàm ba ý nghĩa: tâm cùng khắp, thân cùng khắp, 

và không chướng ngại. Pháp thân vẫn tự tại khắp nơi nên khi chúng sanh dùng 

tịnh tâm tưởng Phật, thì Phật thân tùy ứng. Trạng thái này như gương trăng tròn 

sáng trên nền trời cao, vẫn không có ý tư riêng, nếu nước lặng trong thì muôn 

dòng đều hiện bóng. "Tâm ấy" chỉ cho tâm quán Phật của hành giả, vì do quán 

tưởng  Phật  nên  tướng  hiện  trong  tâm,  tức  nơi  tâm  đủ  tướng  hảo  của  Phật. 

Chúng sanh y theo lời dạy, tâm này, nên gọi "tâm này làm Phật". Vì e hành giả 

tưởng lầm môn Phật quán khi thành do từ bên ngoài mà được, nên lại nói "tâm 

ấy  là  Phật".  Trí huệ  của  Như Lai đầy  khắp  pháp  giới bao  la,  sáng suốt  không 

chướng  ngại,  biết  các  Pháp  một  cách  chính  xác  gọi  là  "biến  chánh  biến  tri". 

Đức  của  Phật  vô biên, nay chỉ lược cử  một chánh  biến  tri  để  nhiếp  tất  cả  các 

thứ khác. Và vì muôn đức của Như Lai sở dĩ được thành tựu, khởi thỉ đều do sự 

phát tâm tu hành, nên gọi "từ nơi tâm tưởng mà sanh". 

Buộc tâm chuyên chú một cảnh gọi là hệ niệm. Đa đà a dà độ, Trung Hoa dịch 

là Như Lai, A la Ha là Ứng cúng, Tam miệu tam Phật đà là Chánh biến tri. Đây 

là lược cử 3 đức hiệu trong mười hiệu của Phật. 

Muốn quán Phật Vô Lượng Thọ trước phải tưởng hình tượng làm sao cho  khi 

nhắm  mắt  mở  mắt  đều  thấy  một  bảo  tượng  như  sắc  vàng  diêm  phù  đàn,  ngồi 

trên  tòa sen  kia.  Lúc thấy Phật tượng  rồi tâm nhãn tự được  mở  mang rõ  ràng 

sáng suốt. Bấy giờ hành giả thấy cõi Cực Lạc bảy báu trang nghiêm, như: Bảo 

địa, bảo trì, hàng bảo thọ, trên cây có mành báu chư thiên che phủ, các lưới báu 

giăng khắp giữa hư không. 

Khi thấy cảnh tướng rất rõ ràng như nhìn vào bàn tay rồi lại tưởng hai hoa sen 

lớn, một ở bên tả, một ở bên hữu của Phật, cả hai đều giống như tòa sen trước. 

Xong lại tưởng hình tượng Quán Thế Âm Bồ Tát ngồi tòa sen bên trái, tượng 

Đại Thế Chí Bồ Tát ngồi tòa sen bên mặt, thân tướng đều rực rỡ như sắc vàng 

diêm phù đàn. 

Tướng hảo của Tây phương tam thánh rất nhiệm mầu, hàng phàm phu thô tâm 

không thể thấy hết được,  nên phải  mượn hình tượng tiêu biểu  cho chơn thân, 

dùng phương tiện từ d đi vào  khó. Câu "ngồi trên tòa sen" tức chỉ cho hoa đã 

din tả ở đoạn trước. Câu "bấy giờ hành giả..." đến "giữa hư không", ý bảo dù đã 

thấy  tượng  Phật,  cũng  nên  chú  tâm  đến  y  báo  ở  Tây  phương,  đừng  cho  quên 

mất. Theo ngài Nguyên Chiếu, tòa sen của hai vị Bồ tát tuy giống như hoa tòa 

của Phật, nhưng cứ nơi thân lượng, phải hơi nhỏ hơn; kinh văn trên đây chỉ nói 

đại lược song học giả phải hiểu phần thâm ý. 

Phép  quán  này thành rồi,  lại tưởng thân tướng của  Phật và  Bồ Tát đều  phóng 

ánh sáng vàng, chiếu các cây báu. Nơi mỗi gốc cây đều có tượng Phật và hai vị 

Bồ tát ngồi trên tòa sen, như thế cho khắp cả bảo độ. 

Quán như thế xong, hành giả lại tưởng tiếng nước chảy, ánh sáng, các cây báu, 

những  loài  chim:  phù,  nhạn,  oan  ương  nói  pháp  mầu,  cho  đến  khi  xuất  định, 

nhập định hằng được nghe thấy. Pháp mầu nầy dù cho khi xuất định, hành giả 

phải ghi nhớ đừng quên, và cần phải hợp với Tu đa la. Nếu pháp không hợp với 

khế  kinh,  gọi  là  vọng  tưởng;  như  hợp,  gọi  là  tưởng  thấy  thế  giới  Cực  Lạc  về 

phần thô. 

Đây là môn tưởng thứ tám. Phép quán này tu thành, trừ diệt tội trong vô lượng 

ức kiếp sanh tử, ngay hiện đời hành giả tất chứng được Niệm Phật tam muội. 

Tưởng  mỗi  gốc  cây đều có  tượng Phật, Bồ  tát,  gọi  là  Đa thân quán,  tiêu  biểu 

cho  sự  thần  thông  ứng  hiện  của  Tam  Thánh  ở  Tây  Phương.  Tu  đa  la,  Trung 

Hoa dịch là khế kinh. Môn tượng quán nếu thành, tất sẽ thấy chơn thân, nên nói 

"hiện đời chứng được Niệm Phật tam muội". 

 ---o0o--- 

 III - Phần Lưu Thông 

Khi ấy Tôn giả A Nan liền từ chỗ ngồi đứng dậy, l Phật và thưa rằng:  

- Bạch đức Thế Tôn! Kinh này tên gọi là chi? Chúng con phải thọ trì pháp yếu 

này như thế nào? 

Đức  Phật  bảo:  "Kinh  này  tên  Quán  Cực  Lạc  Quốc  Độ  Vô  Lượng  Thọ  Phật, 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát",  cũng  gọi  là  "Tịnh  Trừ  Nghiệp 

Chướng, Sanh Chư Phật Tiền." Ông nên như thế mà thọ trì, chớ để quên mất. 

Người tu môn tam muội này, hiện đời sẽ được thấy Phật Vô Lượng Thọ và hai 

vị đại sĩ. Nếu thiện nam thiện nữ nào chỉ nghe danh hiệu của đức Phật và hai vị 

đại  sĩ  kia,  còn  trừ  được  tội  trong  vô  lượng  kiếp  sanh  tử,  huống  chi  là  tưởng 

niệm!  Như  có  người  nào  niệm  Phật,  nên  biết  kẻ  ấy  chính  là  hoa  phân  đà  lợi 

trong  loài  người.  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  và  Đại  Thế  Chí  sẽ  là  thắng  hữu  của 

người ấy. Kẻ ấy sẽ ngồi nơi đạo tràng, sanh vào nhà chư Phật. Này A Nan! Ông 

nên  ghi  nhớ  lời này, thọ  trì  lời này chính là thọ  trì  danh  hiệu  Phật Vô  Lượng 

Thọ." 

Khi  Phật  nói  lời  ấy  xong,  hai  tôn  giả  Mục  Kiền  Liên,  A  Nan,  Vi  Đề  Hy  phu 

nhơn cùng quyến thuộc, thảy đều hoan hỷ. 

Bấy giờ đức Thế Tôn bước trên hư không, trở lại núi Kỳ Xà Quật. Khi về đến 

nơi, Tôn giả  A Nan  lại  vì  đại chúng trùng tuyên  việc  ấy. Vô lượng chư thiên, 

long, dạ xoa nghe  lời của Phật nói, đều rất vui mừng, đảnh l đức Thế Tôn rồi 

lui bước trở về. 

Thọ trì  là  thế nào? Theo  Luận  Trí Độ: "Sức tin tưởng  gọi là  thọ,  sức  ghi nhớ 

gọi  là  trì."  Kinh  có  hai  danh  đề,  danh  đề  trước  "Quán  Cực  Lạc  Quốc  Độ  Vô 

Lượng Thọ Phật, Quán Thế Âm Bồ Tát, Đại Thế Chí Bồ Tát", gọi tắt "Quán Vô 

Lượng Thọ",  là  muốn nói chánh báo để kiêm y báo, thuật hóa chủ để  gồm đồ 

chúng. Danh đề sau "Tịnh Trừ Nghiệp Chướng, Sanh Chư Phật Tiền" ý nói sự 

diệt tội được vãng sanh là lực dụng của kinh. Phân đà lợi tức là hoa sen trắng. 

Câu "Thọ trì lời này chính là thọ trì danh hiệu Phật Vô Lượng Thọ" là đức Thế 

Tôn vì lòng đại bi, mật ý đem môn trì danh niệm Phật mà phú chúc cho người 

đời sau. 

Kinh này có hai điểm lưu thông, là nơi vương cung và núi Kỳ Xà Quật. Ngài A 

Nan trùng tuyên lại lời đức Phật, nên gọi "nghe lời của Phật nói." 

Thiện Đạo đại sư khi xưa, lúc sắp sớ giải kinh này, đã quì trước bàn Phật cầu 

xin gia bị, rồi tụng luôn ba biến kinh Mi Đà, niệm Phật ba muôn câu. Đêm ấy, 

ngài mộng thấy cảnh giới Cực Lạc trang nghiêm, Phật, Bồ Tát và Thánh chúng 

hoặc ngồi, hoặc đứng, hoặc thuyết pháp, hoặc đi kinh hành. Từ đó về sau, mỗi 

đêm trong giấc chiêm bao, đều có một vị Tăng đến chỉ bảo về huyền nghĩa kinh 

Quán Vô Lượng Thọ. Sau khi bản thảo đã viết xong, trong bảy hôm, mỗi ngày 

đêm đại sư tụng kinh Mi Đà mười biến, niệm Phật ba muôn câu, sám hối quy 

mạng, cầu  xin chứng minh.  Đêm đầu  thấy có  ba  cỗ  xe  tự chạy đi trên  đường, 

bỗng  có  một  người  cỡi  lạc  đà  trắng  đến  khuyên  rằng:  "Sư  nên  tinh  tấn,  đừng 

thối  chuyển,  cõi  này  nhơ  ác  khổ  não,  chớ  nên  tham  đắm  sự  vui  điên  đảo  vô 

thường." Đêm thứ hai, ngài thấy Phật A Mi Đà thân sắc chân kim ngồi trên hoa 

sen nơi gốc cây báu, xung quanh có mười vị tăng cũng đều ngồi dưới bảo thọ. 

Trên cây báu chỗ Phật ngồi, có thiên y treo vây phất phơ rất đẹp. Sang đem thứ 

ba, đại sư lại thấy hai cây trụ tuyệt cao, có treo tràng phan năm sắc, đường báu 

rộng rãi thênh thang. Những tướng như thế rất nhiều, đây chỉ là lược thuật. 

Thế thì biết: Cõi báu chẳng không, kinh điển lưu truyền vẫn tại. Lòng thành có 

cảm, thoại trưng ghi chép còn đây. Chỉ thương người chấy lý trệ không, cho là 

lời thí dụ. Lại tiếc  kẻ theo tình quên tánh, uổng mất phước  vãng sanh.  Nhưng 

thôi, non cao nước chảy cũng đành chờ khách tri âm; đá cứng ngọc lành, âu hãy 

đợi người minh thức. Cõi mầu hằng tịnh, ai kẻ hữu duyên. 

CHUNG 

---o0o--- 

HẾT 





Document Outline


	Lời Tựa

	Phật Thuyết Quán Vô Lượng Thọ Kinh Sớ

	I- Phần Tự

	II - Phần Chánh Tông

	Mười Sáu Phép Quán

	1--Quán Sát Mặt Trời Sắp Lặn (Nhật Quán)

	2. Quán Nước Ðóng Thành Băng (Thủy Quán)

	3. Quán Cảnh Tướng Trên Dưới Ðất Lưu Ly (Bảo Ðịa Quán)

	4. Quán Tưởng Cây Báu (Bảo Thọ Quán)

	5 - Quán Ao Nước Bát Công Ðức  (Bảo Trì Quán)

	6. Quán Chung Về Ðất Cây, Ao, Lầu Báu (Tổng Tướng Quán)

	7- Quán Tưởng Tòa Sen (Hoa Tòa Quán)

	8- Quán Tưởng Phật và Bồ Tát (Tưởng Quán)





	III - Phần Lưu Thông








cover_image.jpg





index-1_1.jpg





